# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 31412

CALL No. 9/3.005/B.I.F.A.O.

D.G.A. 79





## BULLETIN

# DE L'INSTITUT FRANÇAIS D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE DU CAIRE





# BULLETIN

## DE L'INSTITUT FRANÇAIS D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

PUBLIÉ SOUS LA DIRECTION DE

M. GEORGE FOUCART

DIRECTEUR DE L'INSTITUT FRANÇAIS DU CAIRE

TOME XXIV

31412



913.005 B.I.F.A.O.

LE CAIRE
IMPRIMERIE DE L'INSTITUT FRANÇAIS
D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE



DENTRAL ADDITION OF LABOR AND ADDITION OF A PROPERTY OF A

Acc. No. 31412.

Date. 18- 5- 57

Oall No. 913. 005 / B.P.F.A-0

#### ÉTUDES THÉBAINES.

#### LA BELLE FÊTE DE LA VALLÉE



PAR

#### M. GEORGE FOUCART.

La vie des dieux d'Égypte frappait d'étonnement les voyageurs grecs. Ce n'étaient pas seulement les légendes divines ou l'étrange vivacité des drames qui les faisaient revivre aux temps des grandes commémorations; ni les rites bizarres que nos gens pouvaient noter au cours du voyage; c'était encore cette sorte d'activité physique qui semblait prêter aux images sacrées l'illusion d'une existence réelle. Jamais elles ne demeuraient longtemps confinées dans l'ombre des sanctuaires. Ce n'étaient qu'anniversaires de toute espèce, aux jours desquels les dieux faisaient leurs « sorties », leurs ».

Bulletin , t. XXIV.

Les panégyries suscitaient de grands pèlerinages. Elles mettaient en mouvement des foules innombrables venues de tous les points de l'Égypte, et des sortes de foires, ou plutôt de maouàlid, associaient aux cérémonies du culte les bruyantes réjouissances de toute une population en liesse. Le cycle de l'année était à tout moment ainsi ponctué d'une fête divine, à toute occasion. Et les auteurs grecs nous ont laissé le témoignage de tout ce que la science de cette belle ordonnance éveillait en eux d'admiration et souvent de respect religieux.

Les voyages des dieux, surtout, suscitaient leur étonnement. C'était peutêtre la marque la plus caractéristique de tout l'appareil. Les processions aux alentours des sanctuaires, ils pouvaient les retrouver un peu partout, à travers le monde antique, là où les menait leur curiosité. Ces fêtes, qui rassemblaient périodiquement les pèlerins par centaines de mille, on les voyait aussi hors d'Egypte; et Hérodote aurait pu trouver, dans le reste de l'Empire du Grand Roi, d'autres localités que Bubastis « où l'on buvait en cette occasion plus de vin que durant tout le reste de l'année ». Les rixes et les batailles qu'il notait en ces réjouissances procédaient des données grossières d'un mimétisme magique qui subsistait certainement en bien d'autres pays. Mais ces ωροσαγωγαί, où les divins habitants des nomes allaient se rendre visite en grande pompe, parfois à longue distance; ces séjours les uns chez les autres; ces absences. parfois de semaines entières, les trouvait-on ailleurs (1)? Et surtout ces magnifiques navires, étincelants de dorures, que possédaient un Phtah, un Osiris, un Montou, un Horus, un Amon et sa famille; cette flotte de galères qu'ils entraînaient à leur suite, avec leurs troupes de prêtres, de seigneurs et leurs cortèges bariolés? Voilà ce qu'on ne voyait qu'en la vallée du Nil (2).

Les pèlerins venus du monde hellénique avaient déjà pu voir ces mirabilia dans le Delta, à Saïs, à Mendès, à Bouto. Au fur et à mesure qu'ils s'aventuraient plus avant vers les cataractes de Syène, les touristes d'alors pouvaient croiser successivement au passage les dieux d'Égypte dans leurs déplacements : à Memphis, c'était Phtah s'embarquant pour aller au temple d'Haïthor du Sycomore; à Syout, c'était le cortège d'Anoubis, à Abydos celui d'Osiris allant à Nadit ou à Pagar; à Dendérah, Haïthor s'apprétait à remonter jusqu'à Edfou;

<sup>(1)</sup> Cf. e. g. Hérodote, II, 59. — (2) Cf. e. g. Diodore, 1, 57 et 85; et Strabon, XVII, 16, in fine.

à Thèbes, l'escadre d'Amon, de Maut et de Khonsou évoluait sur le Nil ou sur les grands canaux; Montou arrivait d'Erment à leur rencontre. Hor Houditi descendait d'Apollinopolis; et à Syène encore c'étaient les voyages du vaisseau d'Anoukit de la cataracte (1).

Mais quoi de surprenant à cette vie intense? N'était-ce pas en Égypte que pour la première fois les religions en avaient réglé les mouvements? Πανηγύρας δὲ ἄρα καὶ πομπὰς καὶ προσαγωγὰς πρῶτοι ἀνθρώπων Αἰγύπλιοὶ εἰσι
οἱ ποιησάμενοι (a). Hérodote, en leur en attribuant l'invention, n'apprenait rien au monde hellénique. Et quand il ajoutait : καὶ παρὰ τούτων Ελληνες μεμαθήκασι (b), il ne faisait qu'exprimer une vérité reconnue d'un commun accord.

Au cours des siècles, une sorte de déplacement se fit, peut-être sous l'influence possible de l'exégèse homérique. Au temps de Diodore, c'est aux « sages Éthiopiens » qu'on fait honneur de ces institutions premières, ainsi que de celle des sacrifices. Mais l'Égypte demeure quand même la terre respectée, aux cultes d'une antiquité fabuleuse, de « dix mille ans à la lettre », et où se célèbrent les fêtes les plus vénérables dont l'homme ait jamais conçu l'ordonnance.

Nos voyageurs ne cherchèrent pas souvent à pénétrer le sens précis de ces rites (4), pas plus au reste qu'ils ne le tentèrent pour les autres drames des

(r) Les divers voyages des dieux théhains seront cités au courant de cette étude.

Pour les voyages de Phtah de Memphis, voir le mastaba de Phtahshopsisou (= Mariette, Mastabas, p. 112-113, ligne 7), ainsi que ce qui en est dit au grand Papyrus Harris, pl. 48-49. Pour Anoubis de Lycopolis, cf. ibid., pl. 59. Pour le vaisseau de l'Osiris d'Abydos, voir la stèle de Thotmès I" à Abydos (= Mariette, Abydos, t. II, pl. 31, ligne 9); la Grande Inscription d'Abydos, ligne 85, et le grand Papyrus Harris, ainsi que l'inscription de Montoumihait, ligne 30, celle d'Aba (= Daressy, Annales du Serv. des Antiq., t. V, p. 94-96). ligne 2h, et celle de Pefnefdouneith (= Barlett, £.Z., 1895, p. 128), ligne 7. Le navire d'Anoukit apparaît dans la stèle d'Élé-

phantine d'Amenhotep II. Les voyages des dieux de Dendérah et d'Edfou seront cités à plusieurs reprises au cours de cette étude. Cf. provisoirement Maniette, Dendérah, Texte, p. 195 et seq.; Baccscu, Matériaux, p. 90 et seq., et J. de Hougé, Textes géogr. du Temple d'Edfou. Le Papyrus Harris, mais sans détails, mentionne encore les vaisseaux destinés aux voyages de plusieurs autres dieux (pl. 57, juste avant les donations à Anhouri de Thinis). Pour le vaisseau de l'Osiris de Mendès, le de de Mendès, aux passages cités dans Baccscu, Dictionu, géogr., et ibid., in fine, à la liste des vaisseaux divins des temples du Delta.

- (\*) HÉRODOTE, II, 58.
- (3) Ibid.
- (4) Cf. Apvier, Métamorphoses, lib. XI, 16.

cultes égyptiens auxquels ils purent assister. Encore moins en soupçonnèrentils les origines. Ils les prenaient pour leur aspect matériel, et y ajoutaient parfois, en guise d'exégèse, les explications que les Égyptiens voulaient bien donner à des étrangers. Elles ne dépassaient guère ce qu'en savait d'ailleurs la masse du peuple égyptien lui-même à cette époque; et l'enseignement ésotérique restait le privilège réservé à une très petite élite.

Sommes-nous beaucoup plus avancés? A première vue, il n'est pas d'archéologie plus richement pourvue à cet égard que l'égyptienne. Calendriers des temples et des tombes; sanctuaires aux bas-reliefs innombrables; milliers de lignes des inscriptions gravées sur les murs des demeures des dieux, sur les statues, ou sur les stèles; sarcophages, recueils des papyrus de toute nature, depuis les chapitres des Livres des Morts ou les récits de la littérature jusqu'aux inventaires du type de celui de Kahoun, en passant par les écrits magiques, les actes des bureaux ou les énumérations d'un papyrus Harris; monuments enfin de toutes les séries archéologiques, réparties de la période thinite aux monuments de l'Égypte impériale. Aux derniers témoignages du monde grécoromain s'ajoutent encore des quantités de débris matériels subsistant des wouπal de jadis. Et cependant, à serrer un peu l'enquête, on s'aperçoit connaître encore réellement bien peu de la vie des grands sanctuaires provinciaux. Entre la grande compilation de Wilkinson et les plus récents résumés d'un Maspero, d'un Erman ou d'un Budge, le gain de nos connaissances en cette matière ne correspond pas à celui qu'un siècle d'égyptologie a acquis sur le reste du terrain archéologique. A Dendérah, les grandes fêtes du mois de Khiak; à Edfou, le récit du voyage d'Haîthor à Apollinopolis et du drame religieux qui y fait suite : voilà deux exceptions. Et nous les devons au trésor des textes des sanctuaires ptolémaiques. Mais nous continuons à ignorer le plus clair des fêtes des patrons divins de Saïs, de Mendès ou de Bubastis. Du Sovkou du Fayoum, ou de l'Osiris d'Abydos; de Min, de Thot, ou de Khnoumou; même de Phtah de Memphis et de Rā d'Héliopolis, les processions et le cérémonial ne nous parviennent que sous la forme de quelques mentions fragmentaires.

Ceux d'Amon nous semblent mieux connus. Tandis que des «sorties» ou des voyages des autres dieux il ne reste plus, en général, que les assertions d'un texte ou la fugitive description épisodique d'un bas-relief, Thèbes a pos-

sédé jadis tant de temples ou de chapelles que ce qui en a échappé à la ruine vaut à lui seul l'ensemble monumental du reste de l'Égypte. La pompe des cortèges de la Triade thébaine y apparaît partout. Trois de ses sanctuaires illustrent de leurs grandes compositions murales le voyage des dieux à Apit-Risit (1). Médinet Habou et le Ramesseum racontent en bas-reliefs la Fète des Moissons. Les calendriers insérés sur les murs des édifices divins ou sur les parois des tombeaux se joignent aux listes ou aux inventaires des papyrus. Il y a là de quoi permettre une connaissance assez approfondie, sinon du sens et du but de ces cérémonies, au moins de leur caractère apparent, et, en tout cas, de leurs intitulés et de leurs dates.

Les tableaux en ont donc été dressés de bonne heure par l'égyptologie. Sans qu'il soit besoin d'en donner ici la bibliographie, à dater des travaux de Brugsch et de Dümichen, citons seulement, à titre d'exemple, l'étude que consacra de Rougé au calendrier des fêtes du culte d'Amon-Rā (2). La «Fête de la Vallée» n'y figure pas. Et on ne la trouve pas davantage, en effet, dans la documentation qu'il utilisa.

velle série, t. IV, p. 8a). L'auteur a attribué par mégarde au Ramesseum l'inscription de Gournah (cf. Notices, p. 696). La mène à ce balcon qui est à gauche, en entrant, au milieu de la paroi latérale sud de la première cour péristyle. Les dernières fouilles ont établi le lien entre cette loggia et le kiosque où le Roi, venant de son palais, s'arrêtait pour se « purifier » et revêtir les ornements sacerdotaux avant d'officier.

<sup>(1)</sup> Le temple de Luxor (grande colonnade); celui de Khonsou et le petit temple de Ramsès III à Karnak. Le second est pratiquement inédit et le troisième l'est d'une façon absolue pour les parties de l'édifice où figure cette procession.

<sup>(3)</sup> E. DE ROUGÉ, Biblioth. égyptol., OEuvres, t. IV, Études sur les monum. du massif de Karnak, p. 203-224.

<sup>(3)</sup> Cf. Danessy, Rec. de trav., 20' année (= nou-

Geci confirme l'impression que les fêtes d'Amon dans la Thèbes occidentale sont encore peu connues. Celles de Karnak et de Luxor remplissent de leurs représentations ou de leurs mentions les bas-reliefs des sanctuaires ou les textes des inscriptions. Grand temple ou édifices secondaires, temples de Maut et de Khonsou ou sanctuaires des dieux parèdres ou de ceux de la o, kiosques jubilaires, monuments dédicatoires, ou chapelles des princesses éthiopiennes, tout nous y parle des fêtes de la rive orientale et nous y donne tout au moins l'illusion de les connaître (3). Le Nil franchi, c'est un autre cycle que nous trouvons. Si l'on en retranche les fêtes des divinités des Morts, ou des patrons des nécropoles, le groupe Phtah-Sokar-Osiris ou le groupe hathorique, et que l'on mette également à part les fêtes particulières au culte des morts privés, le grand dieu de Thèbes semble ne plus apparaître que d'une façon assez effacée. Les temples de la rive occidentale montrent bien sa bari à tout instant, et attestent toujours qu'il était là comme ailleurs le Roi des dieux. Mais ils

<sup>(1)</sup> Texte inédit. Tombeau de Monna. Sheikh Abd-el-Gournah, T. n° 69. Paroi A, lignes 12-14 de l'Hymne au Soleil levant. Le texte dit:

Le commentaire de ce texte sera donné à l'étude de l'itinéraire de la procession; et je dirai, à ce moment, les raisons qui me paraissent établir qu'il s'agit bien de la même que celle de l'a Ousirhata d'Amon aux tombes de Thèbes Amentit.

<sup>(3)</sup> Voir à la fin du chapitre 11.

détaillent beaucoup moins la splendeur de ses fêtes en Amentit, et ils ne nous les nomment qu'en passant (1).

Cependant, les inscriptions dispersées sur les murs ou les stèles des Memnonia, comme les textes ou les scènes des tombes privées, prouvent que la mavigation d'Amon-Rā vers les temples et les tombes de Thèbes Amentit a été jadis une des grandes fêtes du culte thébain. Dans l'onomastique même, rien que la fréquence des noms privés en les révèle la place que tenait cet aspect du dieu, considéré dans une des principales fonctions de sa vie divine (2). L'examen des tombes de Deir-el-Médineh tend également à établir que l'apogée de cette cérémonie coïncide avec la grande période de la confrérie des Sotmou-Ashou (3), dont le rôle considérable nous apparaît de mieux en mieux, au fur et à mesure que progressent les fouilles de notre Institut du Caire.

Voilà pourquoi il peut y avoir quelque intérêt à tenter de mieux préciser en quoi consistait cette fête. Je ne crois pas qu'elle ait encore été étudiée pour elle-même, ni encore moins qu'on ait cherché à en déterminer la nature ou le but, non plus que les liens qui l'unissent aux grands cultes propres à la Thèbes des Morts.

Comme en tout ce domaine, les témoignages sont dispersés de côté et d'autre en très menus fragments: ici ce sont deux lignes d'un texte historique, d'une dédicace ou d'un hymne; plus loin, le témoignage d'une stèle privée ou de quelque statue; ailleurs, les mentions d'un papyrus. Cà et là le panneau d'un

(1) La fête des moissons, avec ses rites agraires, n'est pas à proprement parler une fête d'Amon-Rā. Elle appartient à Mīn, ou, si l'on vent,
au culte d'Amon-Mīn, ce qui est tout différent.
Elle forme le principal épisode illustré avec quelque détail sur les murs de Médinet Habou et du
Ramesseum. Les fêtes reproduites sur les parois
de Deir-el-Bahari se rattachent soit an culte d'Haïthor, soit à la dédicace du temple, sauf une
que je grouperai, avec le reste des monuments,
dans la description du cérémonial de la Vallée,
ainsi que le grand bas-relief du mur de fond
du portique au temple de Gournah. Ni l'une ni
l'autre de ces représentations n'ont été encore

jusqu'ici interprétées en ce sens.

(\*) Cf. e.g. dans Lieblein, les n\*\* 727, 818, 2065, 2046, etc.; Musée de Turin, stèle n° 135; la tombe d'Amonamanit C de Deir-el-Médineh et la stèle d'Amonamanit B du Musée du Caire, etc., auxquelles il convient d'ajouter de nombreux autres Amonamanit figurant, soit sur des stèles du Musée du Caire, soit dans les monuments découverts récemment, au cours des fouilles de notre Institut français du Caire.

(3) Cf. e. g. Masseno, Rec. de trav., t. II et III, Rapport sur une mission en Italie; Lieblein, Dictionnaire, Index, et le répertoire des tombes des nécropoles thébaines de Gardiner. bas-relief révèle fugitivement la silhouette d'un des actes de la fête. Aux documents de leurs temples funéraires, les nécropoles de la rive ouest ajoutent le trésor incomparable de leurs tombes privées et de leurs représentations murales.

Plus particulièrement encore, les représentations des caveaux funèbres de la Nécropole de Deir-el-Médineh ont fourni ici leur appoint. Par ses variantes ou par ses scènes inédites, leur iconographie apporte nombre de renseignements précieux pour ce qui regarde les croyances relatives aux destinées d'outremonde, et, d'une façon toute spéciale, pour tout ce qui a trait à la naissance, à l'existence et au renouvellement de la vie solaire. l'ai cru en retrouver l'explication finale dans le plus ancien répertoire connu de l'Égypte archaïque; et les textes des mythes stellaires ou solaires que j'ai empruntés à celui-ci m'ont paru élucider, à leur tour, nombre de points relatifs au sens et au but de la cérémonie thébaine.

Enfin, Karnak même et ses abords ont donné un apport considérable, avec les mentions des inscriptions royales et les grandes scènes de la navigation du dieu; et cette documentation, à première vue indirecte, a été le point de départ de la présente étude.

C'est de toutes ces notes, prises au courant des derniers hivers de Haute-Égypte, que j'ai tenté de dégager sinon une reconstitution, au moins cette première esquisse du grand voyage d'Amon-Rā aux vallons des nécropoles thébaines (1).

ne me l'ayant pas permis, j'ai préféré donner sans plus attendre ce que j'avais recueilli à Thèbes même, avec le plus indispensable de l'illustration.

<sup>(1)</sup> J'aurais voulu y joindre la documentation des collections d'Europe. Leurs monuments contiennent certainement des renseignements sur la Fête de l' ou sur le Grand Vaisseau d'Amon-Ra qui y figurait. Les circonstances

#### CHAPITRE PREMIER.

#### LES TÉMOIGNAGES DE L'ÉPOQUE GRÉCO-ROMAINE.

Les premiers renseignements sur la Fête d'Amon en sa Vallée nous sont aussi parvenus par une voie détournée et assez singulière, car nous les devons à l'admiration des Grecs pour Homère.

Elle était arrivée à prendre une forme étrange. Bien loin de chercher à mettre en lumière l'imagination créatrice du divin poète, les commentateurs — et ils suivaient en cela le sentiment général — s'épuisaient à retrouver en son œuvre l'histoire la plus authentique et la plus précise des héros passés ou des dieux grecs. Il n'était pas un de ses vers qui ne fût l'expression exacte d'une vérité d'ordre mythologique ou historique, physique ou moral : τῆς δ' ὑμήρου παρουσίας ἄλλα τε σημεῖα Φέρουσιν (1) . . . C'était affaire aux érudits de démontrer cette exactitude. Et cette façon d'entendre Homère n'est pas sans présenter parfois quelques analogies avec celle, plus moderne, qui a voulu faire de l'Odyssée un guide côtier de la Méditerranée, rédigé en vers et agrémenté d'un roman.

Cette exégèse allait, au besoin, jusqu'à vouloir justifier l'excellence d'Homère, non plus par ce qu'il avait dit, mais par ce qu'il n'avait pas dit. Les prêtres égyptiens déclarent-ils que le poisson est un aliment qui n'est pas nécessaire à l'homme, qu'il est impur au demeurant? Et Plutarque d'approuver. Non pas parce que les prêtres ont raison, mais parce que cela est prouvé par le silence d'Homère qui, même pour des insulaires comme les habitants d'Ithaque ou les Phéaciens, ne les a jamais montrés mangeant du poisson, tandis qu'U-lysse et ses compagnons ne s'y résignent qu'à la dernière extrémité (\*).

Ou bien, au premier livre de l'Iliade, Thétis promet à Achille d'obtenir de Zeus qu'il le vengera de l'affront subi. Mais il faudra attendre, car Zeus, invité chez les sages Éthiopiens, s'est rendu en leur pays avec les autres Olympiens, et il doit y passer douze jours. Du moment qu'Homère l'avait dit, la chose ne pouvait faire doute. La science et le mérite du commentateur vont consister à savoir où et comment le poète a pu l'apprendre. Et ce ne pouvait

<sup>(1)</sup> DIODORE, I, 97, 7. — (2) PLUTARQUE, De Iside, \$ 7, 9-12. Ed. Parthey, p. 10. Bulletin, t. XXIV.

être, évidemment, que sur les bords du Nil. Là s'élevait la grande ville de Zeus, Diospolis Magna, la Thèbes aux cent portes. Dès les premiers temps, les Grecs y avaient reconnu Amon, Roi des dieux, comme identique à leur Zeus, et Maut, son épouse, ne pouvait être autre que Héra<sup>(1)</sup>.

Mais sans doute, en poursuivant le raisonnement, les Thébains ne pouvaient avoir ignoré le voyage mémorable du dieu en Éthiopie; et le souvenir devait en avoir été gardé par quelque fête. On ne manqua pas de la trouver :

"A Diospolis existe, dit-on, un très grand temple de Zeus. Les Éthiopiens viennent y prendre le simulacre du dieu, à un moment donné, avec les autres divinités du pays; et en leur compagnie, ils parcourent la région libyenne, où ils célèbrent des fêtes magnifiques pendant douze jours."

Φασίν ἐν Διοσπόλει μέγιστον εἴναι Διὸς ἱερὸν ἀβ' οὖ λαμβάνοντας τὸ ξόανου Λίθιοπας μετὰ καὶ τῶν ἄλλων ἐγχωρίων Θεῶν κατά τινα χρόνον ωερινοσῖεῖν τὰ μέρη τῆς Λιβύης καὶ ωολυτελεῖς ωοιεῖν ωανηγύρεις ἐπὶ δώδεκα ἡμέρας<sup>(2)</sup>.

On voit comment il faut tirer parti de ce genre de commentaires. Le scoliaste (on plutôt l'érudit alexandrin auquel il a recours pour sa glose) est déterminé à prouver qu'Homère a dit l'exacte vérité en parlant du départ de Zeus, avec les Olympiens, pour se rendre à l'invitation des Éthiopiens. Il lui faut trouver, dans la ville de Zeus en Égypte, à Thèbes, le souvenir traditionnel de cet événement : ce qui ne peut être que sous la forme d'une grande sête commémorative. Et il faut aussi que les Ethiopiens s'en mêlent. Dans ce but, il modifiera sur ce dernier point les renseignements qu'il a pu se procurer sur les cultes thébains; il fait des Ethiopiens les conducteurs de la cérémonie. Il est bien évident qu'on ne voit pas le corps sacerdotal thébain confiant à d'autres les précieuses images divines et souffrant que la direction des cortèges leur soit enlevée (5). Mais le reste n'a rien qui ne soit exact ou au moins qui ne puisse l'être au point de vue égyptien. Les dieux vivant dans des statues de bois portatives, le dieu voyageant sur l'eau et traversant le fleuve (2 - et | \ =); Amon étant à la tête, | == =, de tout un cortège des autres divinités de Thèbes en son voyage, nous connaissons tout cela par

<sup>(1)</sup> Sous la réserve de ce qui sera dit plus loin, à propos d'Haïthor-Nouit.

<sup>(1)</sup> Schol. Iliade, 1, 423 (= édition Dindorf,

p. 54).

(\*) Il faut peut-être voir, dans l'assertion du

scoliaste, une trace confuse de la domination

les monuments égyptiens. La durée de douze jours de la fête a le tort de correspondre trop exactement au chiffre homérique. Mais elle n'a rien de trop contraire à la vraisemblance, pour qui sait la durée de certains voyages des dieux de la vallée du Nil — le voyage d'Haîthor de Dendérah à Edfou par exemple — et l'on sait qu'à Thèbes même, la grande fête d'« Amon en Thèbes», au calendrier de Médinet Habou, a une durée de vingt-trois jours (1).

Mais quelle était la source de cette documentation des commentateurs? On ne doit pas croire qu'elle s'alimentait surtout dans la compilation des auteurs classiques ou d'après des renseignements d'origine hellénique. Les faits égyptiens et recueillis d'après les Egyptiens y tenaient une place importante. Les recherches des érudits alexandrins en cette voie étaient loin de déplaire au sacerdoce de la vieille Egypte. Ses prêtres s'y prêtaient avec complaisance, heureux d'enseigner aux Grecs l'histoire de leurs dieux, et de leur faire sentir combien leur civilisation était jeune au regard de la leur. Ils en tiraient argument pour soutenir que les plus grands sages de l'Hellade avaient visité la vallée du Nil et en avaient tiré leurs inspirations. Et à remonter aux plus anciens temps. Homère en particulier ne leur devait-il pas la connaissance du νηπενθές φάρμακον, ce remède merveilleux, guérisseur souverain des douleurs physiques et morales, que Polydamné de Thèbes avait jadis donné en présent à Hélène, et dont leurs médecins faisaient encore usage (\*)? On rentrait ainsi dans la rédaction classique de certains intitulés des vieux papyrus médicaux concernant les origines précises de l'invention de tel ou tel remède. N'était-ce donc pas encore par les cérémonies de leurs temples égyptiens qu'Homère avait connu deux faits de l'histoire de Zeus, et qu'il les avait transportés dans son poème?

Les prêtres le prouvèrent bien à Diodore qui, en ses deux livres sur l'Égypte, n'a guère fait que résumer les explications fournies par les Égyptiens, en y mêlant, de temps à autre, quelques observations personnelles. Il s'agissait, cette fois encore, d'établir le bien-fondé de ce qu'avait dit l'Iliade:

Τά τε ωερί του Δία και την Ηραν μυθολογούμενα ωερί τῆς συνουσίας και

2 .

éthiopieune à Thèbes et du rôle que jouèrent les princesses thébaines alliées à la dynastie éthiopieune dans le culte d'Amon.

<sup>(1)</sup> Cf. Baugson, Thesaurus, t. I. p. 343, et

J. De Rovaé, Biblioth. égyptol., Œuvres, t. IV, Études sur les monum. du massif de Karnak.

τὴν εἰς Αἰθιοπίαν ἐκδημίαν ἐκεῖθεν (c'est-à-dire de Thèbes) αὐτὸν (Homère) μετενεγκεῖν. C'est bien à Thèbes qu'Homère a su ce qui avait trait à la rénnion du couple divin et le fait du voyage annuel d'Amon-Zeus en Éthiopie. La suite va nous le prouver par des détails précis : Κατ' ἐνιαυτὸν γὰρ παρὰ τοῖς Αἰγυπλίοις τὸν νεών τοῦ Διὸς περαιοῦσθαι τὸν ποταμὸν εἰς τὴν Λιθύην, καὶ μεθ' ἡμέρας τινὰς πάλιν ἐπισλρέψειν, ὡς ἐξ Αἰθιοπίας τοῦ Θεοῦ παρόντος τὴν τε συνουσίαν τῶν Θεῶν τούτων (Zeus et Héra), ἐν ταῖς πανηγύρεσι τῶν ναῶν ἀνακομιζομένων ἀμφοτέρων εἰς ὅρος ἄνθεσι παντοίοις ὑπὸ τῶν ἰερέων

κατεσίρωμένου(1).

Il s'agit toujours, on le voit, du voyage de Zeus en Éthiopie, ainsi que de la réunion du dieu et de Héra. Mais combien déjà le récit de Diodore ne serre-t-il pas de plus près les apparences de la réalité égyptienne? Le vaos de Zeus-Amon est représenté en ses pérégrinations processionnelles dans des centaines de bas-reliefs. La «Libye», c'est, sur la rive gauche, la portion de désert à laquelle nous avons gardé le nom de désert libyque que les Grecs lui avaient donné. La «traversée du fleuve», c'est la 2 ou l' 1 des inscriptions. La " panégyrie " célébrée sur la rive gauche, c'est bien la même que celle du scoliaste de tout à l'heure. Mais les interlocuteurs de Diodore n'ont garde de faire intervenir les Éthiopiens. Après une absence de « quelques jours », Zeus revient à Thèbes, comme on revient de voyage, et c'est « comme si » ce voyage avait eu lieu en Ethiopie. C'est là, je crois, le seul point où l'hellénisme et l'homérisme entrent en jeu. Personne à Thèbes ne songeait à croire qu'Amon allait en Ethiopie. On connaissait assez bien le calendrier thébain pour savoir que durant les voyages d'Amon sur la rive libyque, on suivait la présence du dieu heure par heure, et qu'il ne quittait pas son domaine thébain. La fiction du voyage éthiopien, avec la clause déjà si restrictive « comme si », semble avoir été imaginée pour donner satisfaction aux commentateurs d'Homère. Diodore l'imagina-t-il, ou fut-ce courtoisie des prêtres avec qui il s'entretint? Nous n'en savons naturellement rien. Mais les souvenirs de Napata, d'Ethiopie et du Djebel-Barkal, où Amon avait eu son grand temple, peuvent avoir eu leur influence à cette époque. Et un prêtre de Thèbes pouvait, sans parler contre sa conscience, admettre, par quelque compromis théologique, qu'une fête

<sup>(1)</sup> DIODORE, 1, 97, 9 in fine.

d'Amon sur la rive libyque pouvait symboliser quelque présence de son dieu là-bas, en ses sanctuaires d'Éthiopie.

A ce détail près, il reste donc un groupe de renseignements nettement égyptiens : le dieu vivant, le naos qui le contient, une procession annuelle qui traverse le fleuve, une fête de plusieurs jours dans la Thèbes de l'Ouest, et où le dieu se rend en personne.

Le reste du passage est d'apparence moins égyptienne. A première vue, il paraît peu aisé de retrouver en Thèbes un cadre et des épisodes s'ajustant à la rencontre de Zeus et de Héra suivant la donnée hellénique pure. La Crète et le mont Ida, où Homère a placé la scène, ressemblent mal aux abords de Thèbes. Dans l'Iliade, la Terre, au moment de l'union du couple divin, avait fait jaillir de son sein un tapis de fleurs qui servit de couche aux deux époux(1). Vit-on jamais paysage et détails moins thébains?

Mais aucune démonstration ne rebute un érudit bien résolu à établir la justesse de sa cause. L'axiome fondamental qu'Homère a tout vu et tout su, et que tout ce qu'il a dit est vrai et se prouve, permet de tenir la position la plus ruineuse. Après tout, n'aurions-nous pas mauvaise grâce à chercher chicane, si cette étrange façon de raisonner nous a valu, chemin faisant, quelques détails nouveaux?

La répétition de la scène du mont Ida supposait comme cadre à la fête thébaine une montagne. Les parois calcinées, la falaise à pic de l'Assassif en jouèrent le rôle. Il y avait même là, par grande exception en orographie égyptienne, le profil d'une véritable montagne avec une cime. Évidemment la ressemblance des paysages est peu marquée. Qu'il y eôt une montagne était le principal de l'affaire. Les deux naoi d'Amon-Zeus et de Maut-Héra se rendaient ensemble à la montagne. C'est ce qu'on voit figuré sur tous les murs des temples; et c'était là le souvenir évident de la rencontre de Zeus et de Héra. Et le tapis de fleurs servant de couche au divin couple? C'était précisément ce qu'Homère avait pu voir commémorer à Thèbes, où le cortège annuel s'avançait sur une jonchée de verdure. Et qu'il y reposât aussi la nuit, Diodore n'a pas poussé le souci de l'exactitude homérique jusqu'à rechercher ce détail dans la cérémonie égyptienne. Mais il ent peut-être

<sup>(1)</sup> Iliade, XIV, 346 ff.

connaissance d'une particularité de la grande panégyrie d'Amon, qui ne put que le confirmer dans sa vénération pour le Poète. Car on y pouvait voir que la journée de fête et de procession terminée, les images d'Amon et de Maut reposaient l'une à côté de l'autre dans le temple qui leur servait d'hôtellerie divine au cours de leur voyage. Quant aux fleurs qui tapissent la montagne, l'erreur du commentateur est surtout d'y retrouver une caractéristique de la cérémonie prétendument commémorative. De fait, c'était l'accompagnement de règle des processions du culte égyptien. Tel texte, comme le Papyrus Harris, montre le rôle que jouaient dans la vie du temple, et quelles sommes le Pharaon dépensait pour les fleurs de toutes espèces, les guirlandes, les bouquets de formes et de tailles diverses, les gerbes de papyrus et les verdures de toute sorte offertes aux dieux (1). Les monceaux de bouquets et de plantes ainsi offerts remplissent les fresques des tombes thébaines, les fleurs et les plantes rares sont l'accompagnement obligé des récits de lacs ou d'étangs sacrés (2) creusés auprès des temples. Le manuel de hiérarchie égyptiennem mentionne en bon rang, parmi les serviteurs du temple, les « employés qui font au dieu un chemin de verdure » et aussi les «fabricants de couronnes et de bouquets n (3). L'épisode supposé propre à Zeus et Héra est donc plus simplement ce qui se passe au premier arrêt ou « reposoir » des processions. Les naoi des dieux et leurs images étaient posés sur le sol que les prêtres avaient jonché de fleurs et de verdures.

Pour égyptiens que soient donc, après tout, ces divers détails, il y a néanmoins encore assez loin de cette réalité à l'identité absolue avec la légende du mont Ida. Que Diodore ait mis toute sa bonne volonté à l'y découvrir,

(1) Cf. c. g. l'Inscription du couronnement, à Karnak, chambres au sud du Sanctuaire, mur sud, paroi extérieure, l. 30: «Ma Majesté, dit Thotmès III, a fait faire à nouveau pour luimème un jardin, dans le but de lui faire présent des végétaux et de toutes les sortes de belles fleurs». Cf. également Papyrus Harris, où Ramsès III, à Héliopolis, fait faire un jardin. Pour les listes de dépenses en fleurs et bouquets, ibid., pl. 21 a et pl. 36 b, pl. 56 a, pl. 73, etc., ainsi que Breaster. Ancient Records, t. III, nº 16, 626, 648, et t. IV, nº 244, 274, 295,

301. 350, 394.

(9) Pour ces derniers et leur décoration de fleurs et de plantes, voir un certain nombre de textes mentionnés par G. Foucart, Bull. Inst. égyptien, 5\* série, t. XI, 1917, p. 264.

(3) Cf. Maspeno, Manuel de hiérarchie, Études égyptiennes, t. II, p. 60 pour les ceux qui répandent la verdure sur les chemins que suivent les cortèges, et p. 63 le

voilà qui se comprend et s'excuse pour l'amour d'Homère. Mais on comprend moins bien que Rochemonteix, surenchérissant à son tour sur l'exégèse alexandrine, ait pu arriver à affirmer cette idylle conjugale que «les deux époux (Amon et Maut) restaient un mois à la montagne de l'ouest, étendus côte à côte sur un lit de fleurs » (1). On dirait que Rochemonteix a continué ici le travail de transposition des commentateurs grecs, comme l'on voit certaines théologies raffiner sur les interprétations déjà mystiques imaginées par leurs devanciers, en matière de glose ou de déchiffrement de la symbolique.

Laissons les détails de caractère purement archéologique. Une grande fête annuelle d'Amon, en compagnie d'une troupe de dieux; une traversée du Nil par l'image vivante du dieu; un séjour de plusieurs jours à la montagne de l'ouest : voilà, serré de près, le petit noyau de données bien certaines dont le caractère égyptien ne peut être contesté. J'essayerai de démontrer par la suite que Diodore était beaucoup plus exactement informé qu'il ne le semblerait tout d'abord, quand il ajoutait deux autres détails importants : que la cérémonie comportait une rencontre avec Héra, et que les dieux se retrouvaient sur une montagne.

Mais tenons-nous-en aux premiers faits. La papyrologie grecque permet d'en contrôler l'exactitude et d'aller un peu plus loin, en ajoutant quelques nouveaux renseignements. Pour éviter trop de répétitions, on me permettra d'y joindre, chemin faisant, un certain nombre de documents égyptiens de même époque et se rapportant directement aux sujets dont parlent ces papyrus.

Le plus clair de cette papyrologie depuis bientôt un siècle, reste toujours, il est vrai, constitué par le même groupe de documents : celui des papyrus ou fragments de papyrus qui, provenant d'une même cachette — une jarre découverte par les Arabes de Gournah aux abords du Ramesseum — ont été dispersés au hasard des ventes à travers les divers musées d'Europe. Le morceau de résistance y est figuré par le fameux procès d'Hermias (2), qui est probablement, avec la non moins fameuse affaire des Δίδυμαι, la

<sup>(1)</sup> ROCHEMONTEIX, OEuvres diverses, Le temple égyptien = Biblioth. égyptol., t. III., p. 35.

<sup>(1)</sup> Il suffit de renvoyer sur ce sujet à Boucné-Leglenco, Hist. des Lagides, t. III, p. 159, et

surtout t. IV, p. 218-232, où un excellent résumé, très clair et très vivant, est donné de l'ensemble. Cf. également ibid., p. 137, note 1, et p. 138, note 1.

substance par excellence de tout ce qui s'est écrit sur la papyrologie judiciaire du temps des Lagides. Chacun sait l'insignifiance d'une affaire qui épuisa, tant d'années durant, toutes les ressources de la chicane (1): une question de terrain, la revendication, pendant deux générations, d'une méchante maison sise en Thèbes de la rive droite, au voisinage du temple de Maut. On y voit, pour cette cause de dixième ordre, employer tous les moyens, avec une ténacité qui ressemble trait pour trait aux affaires de contestations de terrains, entre paysans de la Haute-Égypte de nos jours.

Mais si le fond du débat ne nous intéresse en rien ici-même, on y trouve, comme dans toutes les guerres de procès, les renseignements les plus hétéroclites, et il y en a dans le nombre quelques-uns qui ont trait à notre sujet. Plusieurs ont été signalés dès 1826 dans la belle étude de Peyron (2), et une vaste bibliographie s'est superposée par là dessus. Elle a peu à peu rectifié ou complété, à l'aide de nouveaux renseignements, le savant commentaire de l'auteur des Papyri græci (3). Il ne s'agit ici que de le grouper autrement, au point de vue qui nous occupe, en le dégageant de ce qui ne se rapporte pas à notre recherche.

Suivant l'habitude des plaideurs de tous les temps, Hermias, le demandeur, s'efforce, pour étayer sa cause, de décrier son adversaire Horos. Non seulement celui-ci s'était emparé sans titre de la maison, mais il en faisait le pire usage, en osant y exercer le métier d'embaumeur, en y conservant et en y

<sup>(1)</sup> L'examen des papyros de Turin, du Louvre et de Leyde établit que cette interminable affaire, après plus de quatre-vingts ans de querelles extrajudiciaires, reprend sous Ptolémée Évergète II (an XLIV), et ne fut enfin réglée définitivement que par la décision finale du 22 Athyr de l'an LIV.

(3) Papyri græci Regii Taurinensis Musei Ægyptii, réédités en 1826 et 1827 en excerpta des Mémoires de l'Académie Royale de Turin.

(3) Je ne donnerai que la bibliographie des contributions les plus importantes à l'étude de cette affaire célèbre, en la divisant, peut-être un peu artificiellement, en périodes correspondant aux gains graduellement acquis par la science à propos de ce procès : Première période: Perron, Pap. Taur. I-IV, p. \$6-47 (1826); Letroner, Pap. grecs Musée Turin (Journal des Savants) (1827-1828); Leemans, Pap. Leiden, t. I, p. 74. — Seconde période: Brunet de Presle, Pap. Paris (1860), p. 21 et 173; Wolff, De causa Hermiana (1874). — Troisième période: Dareste, Nouvelle Revue historique de Proit, t. VII (1883), p. 191-203 [= Nouvelles études d'histoire du droit, p. 214 (1902)]; Revillout, Le procès d'Hermias, t. I (1884) et t. II (1903); Gerhard et Gradenwitz, Ûvi èv wiotles, dans Philologus, t. LXIII (1904), p. 498 et 583; Mittels et Wilceen, Grundzüge und Chrestomathie des Papyruskunde (1912), II, 2, n° 31, p. 28.

manipulant des cadavres (1). Et par là il était doublement coupable : il souillait du voisinage des morts les temples tout proches de Héra et de Déméter (Maut et Isis) et du même coup il offensait gravement deux des plus grandes divinités protectrices de Thèbes; il violait par surcroît les ordonnances royales défendant les pratiques de l'embaumement sur la rive droite.

L'imputation n'avait aucun rapport direct avec le fond de ce débat interminable. Mais les arguments les moins juridiquement valides ne sont pas toujours les moins dangereusement efficaces. Horos, le défendeur, sentit si bien que l'accusation pouvait lui faire perdre son procès qu'il consacra une bonne partie de sa réplique à la réfuter. Et c'est ainsi qu'à propos d'une maison disputée, on en vient à parler des processions d'Amon (2). Quoique bien connu, le passage vaut la peine d'être donné ici in extenso, avant tout commentaire: τούς γάρ ωερί τὸν Δρον μὴ εἶναι ταριχευτάς, ἀλλὰ χολχύτας (3), μηδὲ τὴν αὐτὴν ἐργασίαν ἐπιτελεῖν, διαφέρειν δὲ τὴν τούτων λειτουργίαν ἔτι δὲ καὶ ἐν ταῖς γινομέναις δημοτελέσιν ἐνθέσμοις καὶ ἐπωνύμαις ἡμέραις μεταφέροντας αὐτούς κονίαν κατασθρωννύειν ἐπὶ τοῦ δρόμου τοῦ ἄμμωνος καὶ διὰ τοῦ ἰεροῦ, καὶ εἰς τὸ Ἡραῖον εἰσιόντας τὸ ὅμοιον ἐπιτελεῖν, καὶ ἐν ταῖς κατ' ἐνιαυτὸν γινομέναις τοῦ ἄμμωνος διαβάσεσιν εἰς τὰ Μεμνόνεια ωροάγοντας τῆς κωμασίας τὰς καθηκούσας αὐτοῖς λειτουργίας ἐπιτελεῖν, καὶ χολχυτοῦντας, καὶ εἶναι αὐτῶν γέρας (4).

Ce texte nous donne sur la διάβασις d'Amon deux précisions nouvelles : la «traversée » annuelle d'Amon de l'autre côté du Nil a pour but les Memnonia; et les choachytes jouent un rôle déterminé, voire d'une certaine importance, pendant la procession, puisqu'ils y prennent la tête du cortège, y accomplissent «les offices qui leur reviennent», et «font des libations».

Un autre passage du même mémoire, moins souvent cité, revient sur la διάβασις du grand dieu Amon : ἐν δὲ τῶι ωαϋνὶ | τοῦ αὐτοῦ ἔτους ἐπιβαλόντος

bes.

<sup>(1)</sup> Peyron, Papyri græci, p. 41 (= pagina 8).
(2) Cf. Maspero, Une enquête judiciaire à Thè-

<sup>(3)</sup> Lire χοαχύτας et χοαχυτούντας; voir un peu plus loin au sujet de cette correction, p. 19, note 2.

<sup>(3)</sup> Pernon, Papyri græci Taurinensis Musei, texte, p. 40-42 (= pagina 8, lignes 14 à 22); cf. également ibid., p. 28 (= pagina 2, ligne 35, et pagina 3, lignes 1-3) pour le passage se référant à la date de Payni.

σοῦ (1) είς τὴν Διόσπολιν | είς τὴν Διόσπολιν (είε) σύν τῶι Δημητρίωι πρὸς τὴν διάδασιν | τοῦ μεγίσλου Αμμωνος . . . . (2).

Cette seconde citation du plaidoyer d'Hermias apporte un renseignement nouveau : une διάδασιε d'Amon a lieu au mois de Payni (3). Elle nous apprend encore que la cérémonie avait une telle importance que le Roi y déléguait, pour le représenter à cette fête, le plus haut fonctionnaire de la Haute-Égypte, l'épistratège Démétrius. Ce genre de délégation, mutatis mutandis, est de la pure tradition pharaonique. L'érudition de Peyron ne pouvait lui laisser échapper le rapprochement entre ces deux textes relatifs à la διάδασιε d'Amon aux Memnonia et le chapitre 97 de Diodore. Mais il semble que l'influence du roman homérique et, par suite, celle de l'interprétation de Diodore l'aient empêché de conclure avec assez de fermeté à une identification bien nette entre les trois textes. Il admit que le second des textes précités se rapportait toutefois à la fête d'Amon sur la rive libyque (4). Il ne tenta aucun commentaire sur le texte même de Diodore, ni aucun rapprochement avec les autres passages des classiques; et bien entendu aucune comparaison avec les monuments figurés égyptiens connus de son temps.

A ces détails, en somme assez maigres, le procès d'Hermias en ajoute un autre qui a une valeur plus grande qu'il ne semblerait à première vue. Il met en scène, dans la procession d'Amon aux Memnonia, une troupe d'assistants dont il nous donne les fonctions au cours de la cérémonie. La première de ces fonctions est après tout, sinon capitale, au moins d'une certaine importance : préparer un chemin pour un cortège n'est pas une aussi humble chose en Égypte qu'elle pourrait l'être ailleurs, car une signification

La question de la date de Payni sera discutée ultérieurement, avec les renseignements que peuvent donner les monuments égyptiens. Il est à noter que dans les statuts des associations de choachytes, Revillont note, dans la série des réunions, une sorte de \*carême\* commençant au 28 Payni (Précis du Droit égyptien, p. 1269).

(4) Perron, op. laud., p. 88: «Scimus enim aliam consuevisse quotannis celebrari διάθασι» Ammonis in Libyam.... idque in memoriam congressus Jovis cum Junone in Æthiopia,

<sup>(1)</sup> Il s'agit d'Hermias le stratège. Sur l'importance de ses fonctions et sur celles de l'épistratège, voir Boucné-Lecuenco, Hist. des Logides, Index, p. 374, s. v.

<sup>(\*)</sup> Pernox. op. land., p. 88 et 105 pour le commentaire des deux textes ci-dessus.

<sup>(3)</sup> Cf. provisoirement Baucsca, Matériaux... calendrier des anciens Égyptiens, p. 96, où le second texte d'Hermias est cité d'après Peyron. Cf. ibid., le calendrier d'Edfou, pl. V, tableau B, ligne 4.

légendaire peut être attachée à cet acte et lui donner une signification rituelle (1).

Mais la seconde est d'un plus haut intérêt, comme je tenterai de le montrer, quand j'en viendrai au détail et au sens des cérémonies de la résurrection par l'eau divine. Quelle est-elle au juste? Nos gens se qualifient de χοαχύται et tirent de leur propre nom la désignation de ce qu'ils font : χοαχυτοῦντες. Le reste est très vague, puisque le plaideur suppose que tout l'auditoire est au courant de ce qu'il appelle : τὰς καθηκούσας αὐτοῖς λειτουργίας; et le détail εἶναι αὐτῶν γέρας nous est indifférent.

Mais ni χοαχύται ni χοαχυτοῦντες ne figurent dans le vocabulaire de l'hellénisme classique. La paléographie permettait d'hésiter pour un mot nouveau entre un α et un λ. Peyron, lisant χολχύται, avait cherché dans le copte une étymologie satisfaisante, et crut la trouver dans λ.Ολ2 involvere; d'où l'on déduisit que la corporation était essentiellement rattachée aux manipulations matérielles de l'embaumement. Soupçonnée de bonne heure (2), la lecture correcte

quam etiam expressit Homerus. II., ξ', 346. Quum hac διάδασιε omnino differat ab illa ad Memnonia..... affirmare nequit utra esset illa, ad quam celebrandam Hermias mense Payni Thebas se contulerat, suspicor tamen Libycam fuisse, ε Cf. également ibid., p. 105, l. 2.

(1) Voir au chapitre IV.

[3] Sans rouvrir bien inutilement un débat aujourd'hui fermé, on devra noter que tout l'intérêt de la question, tellement débattue jadis, de cette lecture est ici d'ordre archéologique. Les conséquences de la lecture en à sont plus importantes pour la nature de la fête qu'on ne pourrait le croire à première vue. Pour le contrôle de toute cette discussion, comme pour l'intelligence du sujet, voici donc un résumé de l'essentiel de la première bibliographie, en se plaçant surtout au point de vue égyptologique: Peyron (op. cit., p. 77) avait lu χολχύται, et, par voie de conséquence, χολχυτούντες pour la fonction qu'ils disaient accomplir. Letronne (Nouvelles Annales publiées par la Section française de l'Institut archéologique, p. 278 : Une plainte en violation de sépulture) adopta la même lecture en sa traduction du papyrus où le cholchyte Osoroéris porte plainte aux autorités pour violation de sépulture (voir plus loin pour la bibliographie de ce texte). Les premiers égyptologues assurèrent cette lecture en l'adoptant : Leemans lit cholchyte; Birch fait de même dans l'édition revisée des Manners and Customs de Wilkinson (cf. l'Index du tome III de l'édition de 1878, s. v.). Birch et Chabas également maintiennent la lecture chol dans leur traduction du Papyrus Abbott, traduit et commenté par Bincii. traduction Chabas, dans la Revue archéologique, XVI année, 1" partie, p. 281 et seq., 1859 (et non 1858 comme l'indique la réimpression de la Bibliothèque égyptologique). Brugsch se rallia également à cette transcription en son Worterbuch (voir plus bas). La lecture χοαχύται, déjà soupconnée en 1833 par l'auteur de l'Enchorial language of Egypt (Revue de l'Université de Dublin, d'après BRUNET DE PRESIE, Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Impériale, cf. p. 157-159), et sontenue par Ideler (Hermapion, p. 70, χοαχύται, après avoir donné lieu à de longues discussions (1), n'a plus de contradicteurs (2), ayant été amplement d'ailleurs confirmée par des lectures indiscutables (3).

Il n'est donc plus question d'envelopper de bandelettes (involvere), et χοαχυτοῦντες a un sens qui se comprend beaucoup mieux dans une procession. Si le choachyte n'a pas son équivalent dans le vocabulaire proprement grec, cet égyptianisme est régulièrement formé comme étymologie : χοή π libation π, et χύτης, de χέω = verser. Traduisons provisoirement : π celui qui répand les libations funéraires π. Nous voici ramenés à ce qu'assure notre plaideur : sa profession est apparentée, par les cultes funéraires, à tout ce qui se rattache au monde des nécropoles, mais il n'a rien de commun avec ceux qui s'occupent de la partie matérielle de l'enterrement. Son caractère est quasi sacerdotal.

d'après la même référence), fut examinée à nouveau en 1865 par Brunet de Presie (op. cit., p. 158), qui s'inclina devant l'antorité de Peyron, mais toutefois sous les plus expresses réserves, et en montrant la faiblesse des arguments de Brugsch (ibid., p. 159). Il se trouvait cependant un antre papyrus où Peyron lui-même avait încliné à lire χοαχόται (Papyrus 66 du Louvre, col. 2, l. 34; voir à ce sujet Boucné-Leclerco, Hist, des Lagides, t. III, p. 168). Brunet de Presle, revenant sur la question (p. 380). exprima qu'à son sens c'était la lecture qui convenait pour tous les passages où figurait le mot dans les papyrus examinés par lui (cf. op. cit., p. 10, 21, 130, 212, 218 et 227). La transcription par choachytes figure, dès 1870, dans l'Enquête judiciaire à Thèbes de Maspero, tandis qu'à pen près à la même date et au sujet du même papyrus, Chabas maintient sa première qui persiste également dans sa lecture première.

(i) «Personne ne défend plus l'ancienne leçon χολχόται, soi-disant d'étymologie égyptienne» (Βουςπέ-Leclerco, op. laud., t. IV, p. 223, note 1). La liste des partisans des deux lectures est donnée, mais sans le détail des références bibliographiques, dans Bouché-Leclence, ibid., t. III, p. 168, note 1. Elle vise surtout les hellénistes, et se limite en égyptologie à Brugsch, Revillout et Spiegelberg. On a vu plus haut le premier lire χολ; les deux autres sont en faveur de la lecture en α, comme la soutiennent également Otto, Wolff, Lumbroso, Kenyon et Wilchen. Pour la lecture en λ, la liste susdite donne, outre les noms cités à la note précédente, ceux de Young, Buttmann, Forshall, Ziebarth et Witkowski.

(4) Bouché-Leclercq (Hist. des Lagides, loc. cit.) fait remarquer avec raison qu'il eût été, en tont état de cause, singulier que les Grecs aient été prendre un mot prétendu égyptien pour une des trois corporations, alors qu'ils traduisaient par des mots régulièrement helléniques la désignation des deux premières.

(3) Cf. Fragm. Papyrus de Leyde, cité par Bovcué-Leclerco, Hist. des Lagides, t. IV, p. 151, note 3, et le fragment du Papyrus de Londres, cité un peu plus foin (= Greek Papyri in the British Museum, t. 1, p. 46. Cf. Bovché-Leclerco, op. cit., t. IV, p. 151, note 2, et Brunet de Presle, loc. cit., p. 159).

Cette prétention repose-t-elle sur des faits connus de nous, et assez authentiques pour en tirer quelques précisions sur le personnel de la διάδασις? C'est arriver à la question du personnel sacerdotal de la Thèbes funéraire et à celle de retrouver dans les textes égyptiens les équivalences des termes du papyrus grec.

La corporation à laquelle appartenait notre plaideur est restée en somme assez mal connue. Les données éparses dans le Papyrus Peyron et dans les divers papyrus ou fragments de papyrus publiés ont apporté un certain nombre de détails qui nous restituent en partie leur genre de vie, leurs occupations ou leurs fonctions. Néanmoins leur place exacte dans la hiérarchie du monde des nécropoles reste encore trop incertaine. Il y aurait cependant un certain intérêt à pouvoir la préciser ici même, pour mieux connaître la nature de cette fête de la διάβασις à laquelle les textes précités les font participer.

Voici donc une sorte d'abrégé de la question des choachytes :

La longue et savante discussion de Peyron (à part l'erreur étymologique due à la lecture du λ) a résumé à l'époque tout ce que l'on pouvait dire, d'après le témoignage des classiques et de la papyrologie alors connue, sur l'ensemble du personnel des nécropoles thébaines. Le temps a naturellement amélioré et rectifié ou complété ce que l'on pouvait en savoir au temps de l'érudit italien. Je n'aborderai le détail ni des discussions de Peyron, ni de celles de Ideler (1), de Letronne ou de Brunet de Presle sur la population qui vivait de l'entretien des nécropoles thébaines. L'égyptologie en a tiré le plus grand parti au temps des Brugsch, des Lepsius, des Chabas, puis avec Revillout, et en a combiné le plus essentiel avec ce que pouvait enseigner la papyrologie d'écriture égyptienne ou — mais beaucoup plus rarement — avec ce que fournissaient les représentations des tombeaux thébains. Les papyrus judiciaires forment le plus solide de cette documentation, à laquelle s'ajoutent quelquefois les détails pittoresques fournis par les fresques de la nécropole. Un tableau fort vivant a été résumé du tout par Maspero en son Histoire, quand il y parle des habitants des quartiers funéraires de la Thèbes occidentale, de leur vie, de leurs querelles, de leurs déprédations, de leurs démêlés avec la justice [2].

<sup>(1)</sup> Ils ont été résumés par Borcné-Leclenco, Hist. des Lagides, t. III, p. 167-168.

<sup>(3)</sup> MASPERO, Histoire, t. II. p. 507-517 et 526, où l'on trouvera en note un certain nombre de

A n'en retenir que ce qui concerne la longue série des services indispensables aux soins des sépultures, on y trouve les embaumeurs, subdivisés en plusieurs corps de métier, chacun spécialisé en sa besogne funèbre, et procédant, en ses ateliers, aux longues et répugnantes manipulations qu'exigeait la préparation des momies (1). Et il est bien établi que ce contact journalier avec les cadavres rendait ces artisans abominables aux dieux. Leur présence était impure. Les ordonnances ptolémaïques leur interdisent d'avoir domicile sur la rive droite, où leur présence est une souillure pour les dieux des temples des vivants (2). Ils sont confinés sur la rive gauche, aux quartiers des Memnonia.

C'est ce qui explique le désir de notre plaideur, comme choachyte, de montrer qu'il n'a rien de commun avec eux, et que sa maison, située près du temple de Maut, est celle d'un homme qui n'a rien à voir avec les défenses des ordonnances ni avec les individus impurs qu'elles concernent. Ni lui ni ses pareils n'ont rien de commun avec la manipulation et la préparation des cadavres. Eux, ils célèbrent des cérémonies d'un caractère religieux dans les cimetières : τῶν τὰς λειτουργίας ἐν ταῖς νεκρίαις παρεχομένων καλουμένων δὲ Χοαχυτῶν (5).

Ce passage est-il susceptible d'apporter quelques renseignements relatifs au personnel de la procession? Sur les λειτουργίαι, le mot est de langue assez pure pour n'avoir pas besoin de discussion. Nεκρία est encore du grec d'Égypte. Il se rencontrait pour la première fois, quand Peyron entreprit son mémoire sur les papyrus de Turin. Influencé par sa lecture χολχύται qui supposait des manieurs de bandelettes funèbres, il vit dans les νεκρίαι les soins donnés à la momie au sortir des mains des embaumeurs, suivant les prescriptions du rite osirien (4), et la collation de ses cent quatre amulettes. Letronne établit peu

références. Cf. Études égyptiennes, t. 1, Sur quelques peintures, etc., p. 8h, et Buder, The Mummy. Schiaparelli (Il Libro dei Funerali, t. 1, p. 11) a énuméré en détail nombre de catégories d'ouvriers, artisans ou officiants; cf. également Maspero, loc. eit., t. 11, p. 537, pour les corps de métier, et Charas, Mélanges égyptol., 111' série, t. 11, p. 16.

(1) Un assez fidèle résumé du témoignage des classiques sur cette organisation à l'époque gréco-romaine est donné dans le vieil ouvrage Manners and Customs de Wilkinson, t. III, p. 447 et seq.

<sup>(3)</sup> Peyron, op. laud., pagina 2, l. 22: ἀθέμετά ἐσθιν νεκρὰ σώματα καὶ οἱ ταῦτα ∋εραπεύοντες. Sur les ordonnances royales les reléguant aux Memnonia, cf. Bouché-Leglerco, op. laud., t. IV, p. 223.

<sup>(1)</sup> Peynon, op. laud., pagina 1, l. 20-21.

<sup>(4)</sup> Peyron (ibid., p. 77) pensait que si le grec

après, par deux papyrus du Louvre, le sens de nécropole : παρακομισάντων αὐτὸν [=τὸν νεκρὸν] εἰς τὰς κατὰ ΜέμΦιν νεκρίας (1) et καὶ ἄγουσιν, καὶ εἰς τὴν νεκραν (sic) καθεισίωσιν αὐτόν (2). La langue grecque ne manque certes pas de mots pour parler de funérailles ou de nécropoles. Si l'on a forgé ce mot à l'usage de l'Égypte, il y a peut-être d'autres raisons qu'une simple corruption de basse grécité.

Malheureusement nous en sommes réduits ici aux seules ressources de ces textes gréco-romains. Jusqu'ici, les documents pharaoniques ne mentionnent jamais (comme l'a remarqué Maspero il y a déjà longtemps (3)) les classes d'individus de toute cette société thébaine des nécropoles. Sont-ils de simples ouvriers funèbres à la façon des παρασχίσλαι et des ταριχευταί (1)? A y bien regarder, les choachytes, en tout cas, semblent bien se rattacher à tout ce monde qui vivait de la mort. Car une chose ressort assez nettement des divers textes où figurent nos gens, et, qu'ils le voulussent ou non, les rattache étroitement à toute la population du cimetière. C'était dans les quartiers funéraires qu'ils étaient établis de fait, aussi bien à Memphis qu'en Thèbes. Ils habitaient en celle-ci sur la rive gauche, au quartier des Memnonia. Ainsi, en l'an 125, nous voyons le choachyte Osoroéris se lamenter sur les violations des sépultures dont il a l'entretien par contrat : ἀπέδοτο Δρος Δρου, τῶν ἐχ τῶν Μεμνονείων χοαχυτῶν (5). C'est de la même façon qu'en parle le papyrus de

avait employé un mot nouveau, alors qu'il y en a amplement en grec pour les idées de nécropoles ou de funérailles, c'est qu'il s'agissait d'une chose nouvelle, d'opérations sans analogue dans les coutumes helléniques.

- (1) Journal des Savants, 1828, p. 103, d'après le Papyrus du Louvre n° 22, l. 16.
  - (2) Pap. du Louvre nº 23, 1. 14.
- (3) Une enquête judiciaire à Thèbes, p. 64. Les représentations des tombes thébaines elles-mêmes ne les montrent que tout à fait exceptionnellement, et dans les derniers actes de la préparation de la momie.
- (9) Sur les préparations de la momie, cf. Héповотв, II, 86-89, et Diodore, II, 91.

Sur les trois classes des habitants des quartiers funéraires, voir Bouché-Leclenco, Hist. des Lagides, t. III, p. 167, 168, résumant Wolff, De causa Hermiana, p. 12-26, ainsi que Revil-LOUT, Ä. Z., 1879-1880, Paraschistes, Taricheutes et Choachytes.

(\*) Cf. Pap. de Paris n° 5, col. 1, 1, 5 : la Plainte en violation de sépulture de Osoroéris. Le papyrus de Paris n° 6 (= le papyrus n° 4 de la collection Salt) est de l'an XLIV d'Évergète II (= 125 avant J.-C.). Cf. Letronne, Nouvelles Annales..., p. 278; Crabbas, Mélanges égyptol., t. I., p. 70. Cf. également le Papyrus de Paris n° 5 (= Papyrus Casati), également mentionné par Bouché-Leclerco, Hist. des Lagides, t. IV, p. 60; et Brunet de Preser, Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Impériale (1865), p. 157 et seq. et p. 160 et seq.

Londres (1): ils s'occupent τῶν κειμένων νεκρῶν ἐν Θυναβουνουν ἐν τοῖς Μεμνονείοις της Λιβύης του Περί Θήβας τάφοις (2). On notera pour la seconde citation l'expression «les Memnonia de Libye», qui confirme ce qui a été dit plus haut sur le sens de ce terme géographique. En précisant davantage, les choachytes apparaissent comme des sortes d'entrepreneurs de pompes funèbres, tout en ayant, à certains égards, des attributions de nature plus relevée. Mais le caractère magico-religieux de tout ce qui se rapporte au soin des morts ne permet guère de tracer des limites précises entre les opérations purement matérielles et ce qui est déjà culte ou rituel. C'est donc autrement, ce semble, qu'il faut s'y prendre pour déterminer leur place. Les papyrus nous montrent les choachytes intervenant à tout instant dans ce qui constitue l'existence des cimetières (3). La partie proprement industrielle et commerciale nous est d'autre part assez bien connue. On les voit - tout au moins pour la subdivision de leur corporation que constituent les ἐνταφιασίαί — se charger de faire porter les morts au tombeau (μεταγομένων είς ταζήν) (1), de veiller à l'accomplissement des services religieux (λειτουργίαι), des offrandes et des sacrifices à faire à certaines dates, ou des purifications (áyveiai) [5].

Mais c'est de veiller à l'exécution de tout cela qu'il s'agit, et non pas de les exécuter eux-mêmes. Une confusion semble s'être établie jadis à ce su-jet, et n'avoir pas été assez clairement élucidée depuis. Wilkinson traduisait choachytes par reader (6), et il semble que c'est ce qui incita Maspero, aux débuts, à y voir l'équivalent des § = 1 (7). On avait même songé à les voir pro-

<sup>(1893),</sup> p. 46, l. 16 (traduction authentiquée judiciairement d'un original démotique : cf. Bouché-Leclerq, op. laud., t. IV, p. 151, n. 2).

<sup>(1)</sup> Greek Papyri..., t. I. p. 47, l. 40 fl.

<sup>(3)</sup> Sur les procès entre paraschistes, cf. Boucué-Leclerco, op. laud., t. IV, p. 233 (= Pap. Turin n° 8); entre paraschistes et taricheutes, cf. Brunet de Presle, op. laud., p. 139 et 226; cf. aussi p. 129 et 267. Voir également Otto, Priester und Tempel, t. I, p. 98 à 111; Wolff, De causa Hermiana, p. 12-26.

<sup>(4)</sup> Pap. du Louvre nº 14.

<sup>(3)</sup> Cf. BRUNEY DE PRESLE, op. laud., p. 212

<sup>=</sup> Pap. de Paris nº 14, 1. 11 (mention d'un choachyte); ibid., p. 380 (?) = Pap. Turin nº 1 (autre mention); ibid., p. 380 (?) = Pap. de Paris nº 15 (registre de compte avec un choachyte), etc.

<sup>(\*)</sup> Manners and Customs (édit. 1878), index de la fin du tome III, s. v.

<sup>(7)</sup> Maspero, Une enquête judiciaire à Thèbes, p. 64, d'après Baugsen, Wörterbuch, s. v. — Otto (Priester und Tempel, t. I, p. 98) avait discerné avec justesse qu'ils devaient être hors des classes régulières du clergé, de même que les porteurs de naos auxquels ils sont encore bien inférieurs.

céder au grand rituel magique de l'Ouverture de la Bouche (1). Ils y participaient peut-être, comme à tout le reste des cérémonies dont ils parlent dans leurs procès ou leurs plaintes, mais d'une façon matérielle, fournissant les instruments, les accessoires, les fournitures. Nous savons mieux aujourd'hui quel haut degré occupaient dans la hiérarchie les «lecteurs» du rituel (khrihabi), les officiants du rang du sam et tous ceux qui, d'une façon générale, procèdent à l'accomplissement du rituel parlé ou gesticulé.

Les mêmes réserves doivent être faites au sujet de la partie de leurs attributions visant non plus les funérailles ou le propre du temps des offices des morts, mais la surveillance des cimetières.

Les textes nous montrent encore que l'entretien de la sépulture, les soins et la conservation des momies leur incombaient, ainsi que la garde des caveaux où l'on empilait en dépôts funèbres les morts de médiocre condition (2). Ils entretenaient les cercueils, les réparaient, au besoin en fabriquaient de nouveaux, veillaient aux inventaires du mobilier funéraire. Si bien qu'en fin de compte, les Sotmou-Ashou de la «Place Vraie» du second Empire thébain leur ont été quelquefois assimilés, sur la croyance, à première vue, à des attributions identiques. Rien de plus artificiel que ce rapprochement. Identiques certainement, mais avec toute la différence qui sépare des affiliés à une congrégation ou des membres d'une confrérie religieuse, administrative et sacerdotale à la fois, d'une corporation de gens de métiers, chargés d'assurer pratiquement des inventaires, des surveillances ou des opérations matérielles (3). A certains moments, le rôle des choachytes apparaît à peine plus relevé, quand

(1) Comme Brugsch, Revillout (Précis du Droit égyptien, p. 1268) en fait des «pastophores», en s'appuyant sur le Papyrus de Turin n° 1, où il n'y a rien de semblable.

(2) Cf. Bouché-Leclenco, op. laud., t. IV, p. 60; Plainte en violation de sépulture (= Pap. de Paris n° 6), et ibid., t. IV, p. 106, note 2 = le Pap. de Paris n° 5 ou Papyrus Casati, où Horos fils d'Horos donne la liste des corps confiés à sa garde (sur le terme τῶν ἄλλων ἀδιασῖόμων, cf. col. 15, 27, 39 et 49). Cf. également ibid., p. 10, 129 et 166.

(3) L'essentiel de l'étude sur les Sotmou-Bulletin, t. XXIV. Ashou de Deir-el-Médineh se borne pour l'instant à l'étude qu'en a faite Maspero (Rapport sur une mission en Italie, Rec. de trav., t. II et III), à propos de la série des monuments de la collection Drovetti à Turin. Legrain (Annales du Serv. des Antiq., t. VIII) en a étudié brièvement quelques catégories. Gauthier (Bulletin I. F. A. O., t. XIII, 1917, p. 153-168) à dressé l'inventaire de leurs titres et fonctions actuellement connus, en utilisant un certain nombre des documents fournis par les fouilles de l'Institut français à Deir-el-Médineh en 1916 et 1917.

leurs dépôts mortuaires et leurs revenus (rentes ou sommes une fois versées par les familles pour l'entretien des morts)<sup>(1)</sup> donnent lieu à des opérations de caractère commercial. L'exploitation, si l'on peut dire, d'un de ces dépositoires de momies bien achalandé devenait celle d'un fonds de commerce, avec toutes les opérations juridiques qu'il entraîne (cession à titre onéreux, partage, association, transmission par héritage, etc.)<sup>(2)</sup>.

Revillout (3) a fort bien établi comment, malgré tout, les choachytes ne cessèrent de prétendre au caractère sacerdotal, par tous les moyens, débutant par une association simplement corporative, aux allures parfois de compagnie commerciale, pour passer à une organisation en confrérie, avec ses rites, ses jeûnes, ses assemblées, ses quatre kemas copiées sur celles de l'Amon de Napata, puis en véritable association religieuse, où ils osent enfin prendre le titre de «Pères divins», alors qu'ils ne sont que des minores.

En dehors des recettes que je viens de dire, ils touchaient une part en nature des revenus funéraires, en rations de vin, en légumes, etc. (λογεῖαι). Le tout n'était pas de nature à valoir à nos gens beaucoup plus de considération qu'aux paraschistes ou aux taricheutes, s'ils n'y avaient joint des fonctions où ils voulaient à tout prix attacher un caractère sacerdotal : les π libations π, et leur rôle dans les processions. Mais quel rôle? Opérations rituelles, plutôt que sacerdotales, semble-t-il. Sabler une route qu'un cortège va parcourir, et marcher en tête de ce cortège, en éclaireurs, avant les membres réels de la cérémonie, cela n'a jamais signifié nulle part la possession d'un office bien relevé. Restent finalement les π libations π.

Cependant nous arrivons là, je crois, à ce qui peut nous permettre de voir un peu mieux ce qu'était la situation réelle des choachytes dans le culte, et par là, éventuellement, dans la Fête qui nous occupe. Il faut, dans la masse des petits faits où ils apparaissent dans la papyrologie ptolémaïque (la seule dont nous disposions), distinguer avec soin ce qui est situation de fait à

<sup>(4)</sup> Sur l'entretien des sépultures des gens du commun, cf. Bovené-Leclence, Hist. des Lagides, t. III, p. 33.

<sup>(2)</sup> Sur leurs registres de leur état civil, ef. Spiegelberg, Berlin, dem. Pop., pl. 26 et p. 12 (= Bouché-Leclencq, op. land., t. III, p. 292,

note 1) et sur leurs mariages, Revillout, Précis du Droit égyptien, p. 302 (= Boucué-Leclenco, op. laud., t. IV, p. 102, note 2).

<sup>(2)</sup> REVILLOUT, Précis du Droit égyptien, p. 1268.

cette époque, résultant d'abus ou de la politique générale, et ce qui est la condition régulière, telle que l'entendait l'époque de l'Égypte aux Égyptiens.

Ils disent pouvoir habiter sur la rive droite de Thèbes, et peut-être, en effet, ne sont-ils pas notés d'impureté comme le sont les manipulateurs de cadavres. Mais il faut croire qu'en fait leurs occupations et leur rang les y apparentent de bien près, pour que dans le procès d'Hermias, leur adversaire puisse, sans un invraisemblable à priori, affecter de les confondre avec eux. Il faut croire aussi qu'il y a là une tolérance, un abus, puisque nous voyons les prêtres d'Amon protester contre ce prétendu droit d'habitation (1).

Les membres de la corporation, à les entendre, auraient encore le droit de pénétrer aux jours de fête dans les temples d'Amon et de Maut. Ils prétendent même y accomplir à ce propos un certain nombre d'officia (λειτουργίαι). Mais les textes où ils émettent cette prétention restent dans le vague, et il est au moins curieux qu'ils aient oublié de les mentionner dans les statuts de leurs associations. Et n'est-il pas un peu surprenant de les voir franchir toute la distance des Memnonia à Karnak, pour aller sabler les avenues des sanctuaires de la Thèbes orientale? Où donc est tout ce personnel subalterne d'un «Papyrus hiérarchique» ou d'un «Papyrus Harris», pour un temple qui doit certainement posséder, en vue de ces besognes, tout le monde nécessaire?

C'est justement, ce semble, que le service du grand Amon thébain n'a plus les splendides ressources de l'époque pharaonique. Suspecte aux autorités, pourvue de revenus matériels irrémédiablement diminués depuis Cambyse, la cour du Roi des Dieux ne dispose plus davantage de ses milliers de serviteurs attachés aux offices de la domesticité divine (2). Pourtant revenaient les fêtes traditionnelles, avec leurs lourdes obligations somptuaires. Alors, ces jours-là, on put avoir recours à un personnel de fortune. Nos remuants choachytes étaient là et n'ont pas manqué l'occasion.

Pauvreté du sacerdoce, soit. Mais un corps historique dépouillé de ses ressources n'en est que plus jaloux de garder ses prérogatives. Il proteste — et

<sup>(1)</sup> Cf. Bovené-Leclence, Hist. des Lagides, t. IV, p. 223, citant d'après Peyron (p. 11) et Revillout (Précis, p. 282, note 2) de vieux règlements reléguant les choachytes dans les Memnonia.

<sup>(2)</sup> Cf. e.g. Erman und Krers, «Aus den Papyrus der Kön. Museen», p. 178-186, sur la modestie, à l'époque grecque, des ressources du sacerdoce au Temple de Soknopaios.

les papyrus nous l'attestent. Il proteste, et s'il ne vient pas à bout de ces tentatives incessantes, il doit y en avoir une autre raison. Revillout, le premier, l'a notée.

On sait comment Thèbes est à cette époque en perpétuelle ébullition. L'état de siège y est permanent, et le sanctuaire d'Amon le Thébain est en quelque sorte le symbole des gloires déchues. On sait aussi depuis longtemps comment les Ptolémées ont cherché à contrecarrer et à diminuer, à toute occasion, le prestige et l'autorité de ce corps sacerdotal, considéré comme un foyer de l'esprit « protestataire ». Et les dures répressions exercées en Thébaïde contre certains mouvements avaient, comme suite logique, un redoublement de vigilance à l'égard des prêtres d'Amon.

Dans l'affaire de l'usurpation du titre de «Père divin», par exemple, s'imagine-t-on le Temple de Karnak impuissant à faire justice d'un pareil affront au sacerdoce d'Amon, sans l'hostilité sourde que lui marquait le Ptolémée et la tolérance bienveillante de ses fonctionnaires pour les usurpateurs (1)? Et cette prétention des choachytes d'habiter sur la rive droite, dont le bien-fondé juri-dique n'est jamais démontré, ne sent-on pas que là encore il y a empiétement toléré, sinon encouragé en sous-main par les fonctionnaires des Lagides, pour molester les prêtres de Karnak (2)? Et l'on s'explique alors comment, de temps à autre, il faut bien que leurs protestations aient gain de cause, parce que la vieille loi est formelle; mais comment aussi les usurpateurs peuvent revenir aussitôt après à la charge contre un corps sacerdotal aussi suspect.

En somme, une corporation tenace, remuante, ambitieuse, cherchant à s'élever au-dessus de sa condition, à empiéter sous toutes les formes, ayant en face d'elle la noblesse déchue de sa splendeur passée du vieux sacerdoce de Karnak, et profitant de toutes les circonstances pour faire pièce à l'adversaire dans la mesure même où décroissent les forces et les ressources de celui-ci. Dans la coulisse, la haute administration étrangère, sourdement hostile à tout ce qui, des antiques institutions, peut abriter un nationalisme actif; fermant

non sur une distinction de fonctions qui est trop évidente, mais sur la conviction implicite qu'il y a prescription acquise, grace à cette tolérance générale des fonctionnaires de Ptolémée.

<sup>(1)</sup> Sur la partialité possible des fonctionnaires grecs, cf. Boucné-Leglenco, ep. laud., t. IV, p. 232.

<sup>(1)</sup> C'est au fond ce qui ressort de l'argumentation de l'avocat d'Horos, Elle repose en fait

les yeux sur les empiétements des entreprenants minores, comme utiles à ses

plans. C'est de la bonne politique coloniale.

Une chose est à retenir. Nos choachytes ne sont pas notés d'infamie du fait de leurs fonctions. Qu'ils fassent bel et bien partie des corporations des cimetières, pas de doute. Ne les voit-on pas, au surplus, à Memphis, taricheutes et choachytes, faire partie des mêmes associations et avoir les mêmes chefs?

Reste finalement l'indication du texte grec : ils font «des libations» χοαχυ-

τοῦντες (1), ce qui est la forme verbale de leur nom même.

Mais, par suite de ce manque d'équivalences égyptiennes, signalé plus haut, on n'a pas encore donné le sens exact du terme dans les traductions. Comme on l'a vu, les Grecs n'ont pas essayé de prendre un mot égyptien en l'hellénisant. Ils ont fabriqué un mot de deux racines ayant un sens dans leur propre langue : χοή et χύτης (de χέω). Le premier mot a un sens très précis. Il s'emploie exclusivement pour les libations offertes aux morts, aux héros et aux divinités infernales. Χύτης se passe de commentaire. Le choachyte serait donc «celui qui verse les libations funéraires». Mais c'est par un abus de langage qu'en mainte occasion l'archéologie égyptienne traduit par libation l'acte de purifier par l'eau, le fa du rituel funéraire, qui, dans toutes les cérémonies mortuaires (2), est le complément de la purification par la fumigation d'encens, l' la l'a pas là des libations au sens qu'implique le mot χοαl dans les funérailles grecques.

Les rites de la sépulture différaient tellement entre Grecs et Égyptiens qu'il était impossible de trouver un équivalent exact pour les fonctions dont étaient chargés les choachytes. Les cérémonies qu'ils accomplissaient ne correspondaient à quoi que ce fût de pareil chez les Grecs. Ne trouvant rien dans leur langue rituelle qui les traduisit exactement, ils établirent tant bien que mal une équivalence sur une analogie, sinon réelle dans sa signification, au moins fondée sur l'apparence du geste. Le χοαχύτης fut celui qui à certains moments de la cérémonie funèbre «verse de l'eau». En somme, les traducteurs grecs ont tiré du rituel de l'aspersion égyptienne le plus clair de ce qui

<sup>(1)</sup> Pap. Peyron nº 1.

<sup>(3)</sup> On peut citer à titre d'exemples : l'arrivée du convoi à la nécropole; le rituel de l'a Ouverture de la Bouches; la purification de la momie

ou de la purification à la descente au caveau; le rituel du sacrifice funéraire; l'oblation aux fêtes commémoratives; etc.

constituait la fonction du choachyte; et ils choisirent, dans le vocabulaire funèbre de leur langue, ce qui s'en éloignait le moins par l'apparence : la libation.

Si, à la faveur de cette interprétation hypothétique, nous examinons l'iconographie égyptienne, et d'abord celle de la tombe, nous y trouvons l'énumération du personnel sacerdotal des cérémonies funèbres. Et personne ne songe plus à retrouver les choachytes dans les personnes intitulées § [], ] † [], et autres. Encore moins quand il s'agit d'un ] [, d'un ] [, d'un ] [.]. Le [] lui-même est presque un prêtre, une sorte de diacre, tenant un rang relativement important dans la cérémonie.

Il ne manque certes pas d'autres personnages se mouvant dans le cortège des funérailles thébaines; mais dans la série des minores, ou des comparses ou figurants, je ne trouve pas de gens dont le nom puisse se ramener à un équivalent du mot choachyte. Les inventaires du type de ceux de Dendérah (1) ne les nomment pas. Sans doute (et à supposer que la hiérarchie du temple consente à les considérer comme se rattachant par leurs offices à quelque catégorie du personnel) sont-ils compris sommairement dans cette troisième classe étiquetée sous le nom de

A Thèbes même, le cortège des processions ne montre en tête aucune troupe de gens qui puisse correspondre à ces « verseurs d'eau ». Je n'en connais pas dans les représentations qui les montrent non plus en une autre place du défilé. Dans les séries de fresques « biographiques » de la nécropole thébaine, la magnifique tombe de \*\* contient, à vrai dire, un panneau où je crois bien qu'il y a un groupe de nos gens, mais la paroi est trop effacée pour pouvoir en faire état avec certitude (2).

Il s'agirait donc de retrouver dans la papyrologie égyptienne la mention de

l'inventaire des statues d'or du temple. Elle montre la façade du temple de Karnak, et le cortège d'Amon sortant, avec ses musiciens, ses chanteuses et ses acrobates. Cette partie, restuquée, après usurpation par  $\mathbf{A} \mathbf{V} \star \mathbf{J}$ , sur les vieilles scènes du tombeau primitif de la XVIII dynastie, est très effacée et difficile à restaurer avec certitude (Notes prises à Gournah, 1923).

<sup>(1)</sup> Mariette (Dendérah, Texte) signale à plusieurs reprises l'imprécision, les lacunes et les contradictions de ces inventaires des temples gréco-romains, en ce qui concerne les listes du personnel sacerdotal.

<sup>(</sup>i) Gournah, tombe n° 69, paroi B. Cette partie est entièrement inédite (première salle, à droite en entrant, panneau le plus près de l'entrée, troisième registre). La scène précède

gens dont la fonction est de [] . Le mot régulièrement formé devrait être les [] . Et à la vérité, le mot y apparaît au moins une fois. Mais c'est pour faire figurer un [] . . . . dans une liste de voleurs de nécropole arrêtés par la gendarmerie thébaine. Et l'on hésite un peu à identifier sur un tel document toute une classe de gens qui prétendent se rattacher au sacerdoce (1).

Mais si les documents des temples de l'époque pharaonique sont muets, ceux de la période gréco-romaine fournissent des renseignements.

Le 1er du mois de Thot, la procession rentre dans la chapelle, que l'on asperge pendant la marche :  $\square = \square = \square$ 

Mais rien ne prouve que ce soient les mêmes personnages que ceux des

fase, irr, pl. XXXVIII, t. u.

<sup>(1)</sup> Troisième liste des voleurs, n° 35, des listes écrites au revers du Papyrus Abbott. Chabas (Mélanges égyptol., t. I., p. 146, 156, et p. 160) a traduit effectivement : prêtre des libations. On ne trouve pas les mentions appropriées ni au Wôrterbuch de Brugsch (cf. p. 1445, et Suppl., p. 1242) ni dans le Dictionnaire de S. Levi (cf. t. 1, p. 25).

<sup>(3)</sup> Mariette, Dendérah, Texte, p. 85, 203, 212. Escalier sud (= Planches, t. IV, pl. 3-5 et pl. 12-14). Chassinat, Temple d'Edfou, t. II,

<sup>(2)</sup> Les mêmes personnages réapparaissent dans la procession de la grande crypte (Dendérah, Planches, t. III, pl. 23 et 24).

<sup>(4)</sup> Cf. Maniette, op. cit., partie IV, pl. 3, 6 et 8.

<sup>(1)</sup> Mariette, op. cit., Texte, p. 101; cf. note 5 (= Planches, t. 1, pl. 62, fragm. f, l. 4).

<sup>(\*)</sup> Mariette, op. cit., Texte, p. 109 (= Planches, t. I, pl. 69, fragm. h, l. 5).

bas-reliefs qui accomplissent ces actes que les inscriptions démontrent cependant être de caractère réellement liturgique.

D'ailleurs, ces témoignages empruntés au Temple constituent des présomptions, mais non des preuves. Et d'autre part, si les choachytes des documents thébains doivent être assimilés aux verseurs de l'eau purificatrice des processions de Dendérah, c'est admettre que, sans usurpation, ils pouvaient figurer dans des cortèges de caractère non funéraire, et entrer dans un temple qui est la demeure même du dieu, comme l'est celui de Dendérah, et comme l'est, à Thèbes, celui d'Amon de Karnak.

Mais à ce faisceau de simples indices s'ajoutent déjà des commencements de preuves plus consistantes :

C'est d'abord une autre mention. Elle nous ramène aux papyrus grecs. C'est dans le nº 22 de la collection du Louvre que deux femmes, introduisant leur requête, se qualifient au nombre « de ceux qui versent les libations pour Sérapis» τῶν Σοράπει (sic) χοὰς σπενδουσῶν (1). Ici, nous revenons aux cultes de nature funéraire, et il y a analogie réelle avec les obligations de nos choachytes. Il y a donc bien des corporations dont l'office — ou un des offices — consiste à faire, dans un culte rattaché aux nécropoles, les actes rituels de l'effusion de l'eau.

Or si nous retournons par cette voie au cérémonial des nécropoles dans leurs rapports avec la vie du Temple métropolitain, nous nous trouvons en présence de textes dont l'intérêt dépasse de beaucoup — tout en contribuant, chemin faisant, à l'éclaireir — la question de savoir au juste ce qu'est un choachyte. C'est encore dans le corpus ptolémaïque et à Dendérah que nous trouvons ces indications (2).

Au calendrier de ce temple, à trois reprises, au 10 du mois de Thot, au 30 Paophi et au 20 de Tybi (3), la procession d'Haïthor sort de l'enceinte du

posons à l'Institut.

<sup>(1)</sup> Pap. 92, 1. 3 (= BRUNET DE PRESLE, op. laud., p. 965).

<sup>(3)</sup> J'ai vérifié à Dendérah les textes cités ici même on dans la suite de cette étude. Les renvois ont été donnés ici à la publication de Mariette, et sans indiquer de corrections aux signes typographiques ordinaires dont nous dis-

<sup>(3)</sup> Ces dates ne correspondent pas au grand calendrier mural de Nofirhotep à Gournah. La semaine, y indiquée, des 8-17 Thot équivaut au rite de «la navigation vers Abydos» exécuté sur les petites barques des mobiliers funéraires (voir note 1 de la page 34).

grand Sanctuaire, et se rend aux cimetières. Là on procède à l'aspersion des morts a qui sont dans la nécropole :

Inscription du 30 Paophi : \_\_ = = 1 1 10.

Un quatrième texte, de beaucoup le plus important, sera donné au chapitre prochain. La mention de l'a aspersion » exécutée dans la ville des morts y figure à nouveau. Mais les détails relatifs à la fête y sont le principal et rattachent ce texte, en bonne méthode, à l'examen même de cette fête.

Tenons-nous-en donc aux mentions que je viens de citer.

Ces cortèges qui partent du Temple pour se rendre solennellement bénir les morts semblent se rattacher à toute une série de fêtes semblables des Trépassés, dont les calendriers provinciaux (2) ou thébains doivent nous four-nir des répliques. Les mentions de Dendérah sont, en effet, à rapprocher d'un certain nombre de figurations des tombes thébaines, où l'on voit précisément, en arrière des officiants, des personnages tenant en main des vases d'eau destinée aux rites de la «purification», aux diverses fêtes du calendrier mortuaire. Le nombre des tombeaux publiés qui comportent des scènes de ce genre (en dehors, bien entendu, du rituel de l'« Ouverture de la Bouche») étant encore assez limité, je prendrai comme exemple la tombe bien connue de Nosirhotep II.

Le tableau de Nofirhotep, dans la dizaine de fêtes qu'il énumère encore, donne, lui aussi, les fêtes de Thot et celles de Tybi — quoique les dates

(1) Mariette, Dendérah, Texte, p. 102-103 (= Planches, t. l. pl. 62, fragm. h, l. 1; i, l. 2; j, l. 3).

(3) En dehors de Thèbes, les «Contrats de Syout» sont le type le plus détaillé pour le mois de Thot.

Le premier des épagomènes, Anoubis, «Ouvreur des chemins», va de Syout à son temple de la nécropole de . . . . . . . . . . . . puis viennent les fêtes du Nouvel An et la grande Fête d'Ouagaît (18 Thot). On se rend aux tombes pendant la

nuit, cierges allumés, en récitant l'office des Morts, et on leur apporte le Feu Nouveau du jour de l'an. La place et la minutie qu'exigent la communication du feu sacré du temple aux cierges destinés aux tombes, le transport de ceux-ci à la nécropole, puis leur remise au personnel du cimetière ressort du fait qu'elles occupent six des dix clauses (II-IV-V-VII-VIII-IX) de ce contrat célèbre en égyptologie. On retrouvera le rite du feu dans la visite d'Amon aux nécropoles thébaines.

de jours ne concordent pas pour ce dernier, et l'on n'y trouve pas mentionné le mois de Paophi (1).

Mais ces légères divergences ou ces omissions n'ont pas grande importance. Le calendrier de Nosirhotep est détruit partiellement — il en manque plus du tiers. D'autre part, on a signalé, depuis longtemps, combien le reste du texte est plein de négligences et d'incohérences pour l'ordre correct des anniversaires. Ensin, les calendriers sunéraires locaux ne sont pas nécessairement identiques pour toute l'Égypte. Il y avait les grands anniversaires communs à toutes les nécropoles de la vallée du Nil: la Fête du Nouvel An, la Navigation vers Abydos et son retour, la Noutirit de Choïak, "l'Audition des Paroles d'Épiphi, le Tour du Temple de la sête de Sokaris....; le reste s'inspirait de cultes et de mythes aussi anciens que l'histoire des sanctuaires et variait de l'un à l'autre. On peut donc admettre que des trois sêtes de Dendérah, citées ici, où l'on allait du Sanctuaire aux Cimetières, les deux premières avaient lieu au même mois, sinon le même jour qu'à Thèbes, et que la troisième — ceci sous toutes réserves — est une de celles qui nous manque aujourd'hui dans le calendrier de Nosirhotep.

Mais ce qui est beaucoup plus intéressant, c'est de trouver ici à trois reprises, aux fêtes de Thot, à celle de Choïak et à celle de la fin de Mesorê, la mention de l'a eau de rajeunissement des dieux a apporte au tombeau, et avec laquelle on a purifie a les morts, c'est-à-dire leur effigie.

- 1° Mois de Thot : 1 ~ 章 三 元 为 777 . . . . .
- 3° Mois de Mesoré: 流 巨三点.....(2).

(1) Voir p. 32, note 3. Le 10 Thot n'est pas mentionné, mais la date exacte du jour de la fête où est donnée l'reau de renouvellement, celle du début (registre supérieur, l. 9 et 10), figurait dans la partie détruite. Quant aux fêtes du 8 et du 17 Thot, elles se rapportent au voyage des barques à Abydos. En Tybi, les services funèbres ont lieu le 1" (fête de Nehebkaou)

et le 29 (fêtes des Deux «Magiciennes»).

(3) Cf. Mission du Caire, t. V. Bénédite, Tombeau de Neferhotpou, pl. III. Couloir, mur est : 1° premier panneau de droite du registre supérieur, lignes 8-9; 2° dernier panneau de gauche du second registre, ligne 9; 3° fragment central du registre inférieur, deuxième ligne à gauche du dernier porteur de vases. Au centre du registre inférieur du grand tableau calendrique, s'avançant vers le groupe des images du défunt et de sa femme (1), paraissent deux officiants, suivis de deux porteurs de vases. L'inscription dit qu'ils apportent « l'eau de renouvellement » (1) = (2), ce qui concorde très exactement avec les assertions des trois énoncés de fêtes, où il est dit que l'on a donné cette eau au défunt. Les vases à libations sont semblables à ces citules bien connues en muséographie, et dont je citerai quelques textes au prochain chapitre. Il y a donc là une représentation qui semble assez bien concorder avec ce que les textes ptolémaïques disent du rôle des choachytes.

A ces scènes, je joindrais volontiers celles où l'on voit accomplir sur la momie de Nofirhotep II, ou autour d'elle, des rites où figure l'aspersion par l'eau. L'officiant proprement dit et dûment dénommé fait les gestes essentiels, le «lecteur» récite les formules sacrées, et de simples aides accomplissent les

numéro 1 de la série des trois textes).

<sup>(1)</sup> Fragment central du registre inférieur, au-dessus de la tête du dernier porteur de vase figuré à gauche.

<sup>(\*)</sup> Registre supérieur, panneau de droite, ligne 10 (passage faisant suite à celui cité en

<sup>(2)</sup> A. Blackman, Sacramental ideas..., dans le Rec. de trav., t. XXXIX, p. 44-78, Gf. particulièrement p. 75. Gf. également Ghassinat, Mammisi d'Edfou, p. 69 et pl. XX, Tableau Fs 1.

actes secondaires accessoires [1]. C'est, transposé à l'usage des morts, l'équivalent de la célèbre scène figurée sur la terrasse du Temple de Philæ, et où l'on voit l'officiant, tenant en mains le vase [1], répandre sur la momie osirienne l' 2 = .

Il est plus que temps de conclure :

Tout compte fait, les choachytes étaient de trop modeste rang dans la hiérarchie des processions ou des offices funèbres pour avoir eu les honneurs de la représentation nommément spécifiée dans les scènes monumentales. Ils y accomplissaient des actes nécessaires à l'accomplissement du rituel, mais leurs gestes, c'était l'officiant véritable qui leur donnait toute leur valeur religieuse, tandis que la déclamation du «lecteur» en assurait toute l'efficacité magique (2).

Mais quelque chose de plus certain demeure acquis : qu'ils le voulussent on non, le plus clair de la vie et des fonctions régulières de nos gens les rattachait étroitement au système général des rites de la ville funéraire et à son cycle de cérémonies. Là, ils étaient sur leur terrain, et lorsqu'ils venaient en tête des processions de la Thèbes d'Amentit, c'était là véritablement leur privilège  $(\gamma \dot{e} \rho \alpha s)$ . Car si humble que soit alors leur rôle, il se justifie et se déduit de leur caractère de «gens des quartiers de l'Ouest». On peut donc en tirer la présomption que les fêtes auxquelles ils prennent part ont toujours à priori un caractère funéraire; on peut, mais avec plus de réserve, émettre déjà l'hypothèse que ces fêtes ne voient pas y participer seulement les dieux ou leurs

(1) Les panneaux reproduisant sans cesse sur les murs le couple des défunts out été composés la plupart du temps sans texte explicatif. Les accessoires ou la tenue des officiants figurés devant ce couple tenaient lieu de texte pour les assistants, qui savaient tous de quel anniversaire il s'agissait. J'ai montré, à propos de la tombe de Monna, que ces sortes de médaillons correspondaient aux diverses dates des fêtes des Morts et indiquaient ce que l'on faisait, ce jour-là, devant les statues ou statuettes placées dans la niche du fond; images dont les effigies des médaillons sont la reproduction conventionnelle.

(1) Peut-être sont-ce encore les choachytes qui, au début des cérémonies funèbres, quand la momie, au sortir des ateliers des taricheutes, n'est encore qu'un objet impur, la purifiaient de leur eau lustrale. Ou bien encore, ce sont eux qui répandent sur elle l'eau de purification, au moment où on la dresse une dernière fois debout, à l'entrée du tombeau, avant de la descendre au caveau (scène des «adieux au Mort»). Tous ces actes se rattachent au rituel. D'autre part, si les choachytes ne font pas partie du clergé — malgré leurs efforts — ils l'avoisinent ainsi de fort près. Je ne pense donc pas qu'il faille rabaisser leur office jusqu'à les reconnaître parmi les simples manœuvres qui versent l'eau sur la route en avant des traineaux qui supportent les statues de bois ou les catafalques.

descendants royaux, mais aussi les morts de condition humaine, ceux qui reposent en ces nécropoles, et dont les choachytes assurent toute l'année l'entretien matériel ainsi que l'exécution de l'ordinaire du culte.

Même réduit à cette question des attributions, cet exposé sur les choachytes aura semblé bien long. Si je m'y suis aventuré, c'est que - la suite de cette étude le montrera — il s'agit beaucoup moins en tout ceci de préciser l'acte funéraire ou la condition de gens de dixième ordre que d'arriver indirectement à savoir quelque chose sur les cultes d'Amon Thébain. Et de ce côté cette enquête, en cours de route, a déjà fourni des indications parallèles, simplement signalées pour l'instant. Si l'on y joint, le moment venu, le texte de Dendérah que j'ai réservé provisoirement, on obtiendra un premier ensemble de renseignements d'une précision tout à fait probante, en ce qui concerne la nature même des fêtes de Thèbes occidentale. Il se peut aussi — et cet à côté n'est pas dénué d'intérêt — qu'en fin de compte il en résulte que les choachytes n'ont dit que la vérité, quand ils ont exposé au procès d'Hermias leurs privilèges d'alors; que le culte de celle qu'ils appellent Héra doive être entendu autrement qu'on ne l'a fait jusqu'ici; et qu'en dernière analyse, quand Diodore a parlé gravement de la fameuse « rencontre » de Zeus et de Héra sur une montagne, il ait ainsi donné, — transposé à la grecque, il s'entend — la plus exacte translation de ce qui se faisait réellement dans une cérémonie égyptienne traditionnelle : d'un épisode dont la signification avait dans la religion thébaine la plus haute importance.

Mais n'anticipons pas, et résumons, pour le gros, l'apport exact de ces divers témoignages de l'époque gréco-romaine sur l'existence de cette fête de la διάδασις d'Amon.

Une fois l'an (mais la date du mois de Payni, acceptée par Brugsch, reste à démontrer), le roi ou son représentant fait accomplir à Amon une varingues qui comporte la traversée du Nil. Le dieu se rend sur la rive onest de Thèbes, à la région des Nécropoles (Memnonia signifiant à la fois la série des temples funéraires et les collines des nécropoles situées en arrière). La procession comporte une rencontre sur la montagne (sis öpos), entre Amon (Zeus) et une divinité que les Grecs appellent Héra et que l'on a traduit par Maut (et ici encore les monuments égyptiens établiront la confusion entre Maut et Haithor). Le dieu séjourne quelque temps dans la Thèbes

occidentale, puis il revient à Karnak. Enfin, dans cette région de la nécropole, une classe assez obscure de desservants de cimetière a le privilège de procéder à un certain nombre de fonctions d'apparence secondaire : préparer le chemin, marcher en avant du cortège, faire des aspersions et des purifications d'eau lustrale... Tous actes de premier abord assez humbles, mais dont l'intérêt est, en tout cas, dans la présomption qu'ils établissent que cette fête de la diásacis se relie au grand cycle des fêtes funéraires. — ce qui justifie la présence de cette corporation. Et cette fête ainsi présumée de caractère mortuaire n'est pas une fête du cycle osirien. Elle appartient à la série d'Amon-Rā. Constatation en apparence d'une portée secondaire, mais qui, on le verra par la suite, est d'une importance décisive pour tout ce qui regarde l'origine et le but de la fête.

Entre temps, la découverte de Champollion ouvrait à la science le trésor de la documentation directement fournie par les textes égyptiens, et les premiers essais d'inventaire monumental de la vallée du Nil apportaient, pour la connaissance des fêtes thébaines, les précisions des inscriptions hiéroglyphiques.

<sup>(1)</sup> Champoliton, Notices, t. 1, Supplément, p. 69h. Les Notices ne donnent pas de traduction, et les Lettres écrites d'Égypte sont muettes

à ce sujet. Le même texte dans Larsus, Denkmaler, III, 152 a.

<sup>(1)</sup> Baugsch, Dictionn. géogr., Suppl., p. 110h.

Le rapprochement entre ces textes pharaoniques et les témoignages d'époque classique s'imposait, en quelque sorte, d'autant plus que la nature funéraire des temples de la rive ouest (établie, dès la première heure de l'égyptologie, par les travaux de Champollion, puis par ceux de Lepsius et de Brugsch), ajoutait aux renseignements des textes dédicatoires cette donnée préliminaire que les cérémonies dont ils parlaient se rattachaient nécessairement aux cérémonies propres au culte des morts (3). A quelle époque exacte et par qui l'assimilation de la διάβασιε des textes grecs et de l' 1 d'Amon a-t-elle été formulée, j'avoue ne l'avoir pas retrouvé avec certitude dans la bibliographie de la première période égyptologique. Il semble résulter de la lecture du texte des Monuments divers que Brugsch la considérait comme établie, à la date de 1863. Maspero, en son Enquête judiciaire de 1871 (4), unit les renseignements des Papyri de Peyron aux textes égyptiens de la π Fête de la Valléeπ, comme s'il s'agissait d'une identification acquise de longue date. L'assimilation en termes formels est énoncée dans le Supplément du Dictionnaire

Lefébure (Rites, p. 136 = Biblioth. égyptol., OEuvres, t. II) a traduit : «(Il fit faire sa barque sem placée dans son temple et plaquée d'or) pour quand le dieu (Ammon) passe dans sa barque des membres divins à sa fête de la Vallée, et pour se placer dans son temple à la tête des anciens rois».

(1) Champoliton, Notices, t. I, Suppl., p. 889; Sharpe, Egyptian Inscriptions, t. II, p. 53. Le même dans Brugson, Recueil de Monuments, p. 53, n° 2 (1863), qui la copia en 1857. Cf. ibid., texte, p. 63. Lepsius ne l'a pas donnée dans ses Denkmäler, mais elle figure, révisée, dans les notes de l'Ergănzung, t. III, p. 134.

(3) Lettres et Journaux de Champollion le Jeune

(= Biblioth. égyptol., t. XXXI), p. 316.

(2) Brugsch (Recueil de Monuments, t. I., p. 65) dit: «Le culte de l'Amon du Ramesseum était de nature funéraire. La fête dite de la vallée se rapporte aux morts ensevelis dans les catacombes des collines voisines de la nécropole thébaine, ce qui expliquera assez la destination du temple même, consacré au culte des défunta, « Cette dernière proposition n'a plus à être réfutée aujourd'hui,

(4) Cf. p. 165.

géographique de Brugsch (1880) au mot (1). Après avoir cité la magistrale étude de Devéria sur la Déesse Noub et un texte important d'une stèle de Boulaq, Brugsch parle expressément de la «fête annuelle d'Amon dans la vallée», cite le texte de Gournah, veut en déterminer la date au mois de Payni avec le Papyrus Peyron, parle du mémoire de celui-ci, et admet comme lui le rapprochement avec le texte de Diodore. Du côté égyptien, il ne cite que deux inscriptions, à l'appui; la première vient du Ramesseum; la seconde est celle que Champollion copia le premier sur le portique de Gournah (et qui a été donnée tout à l'heure ici même, suivie de la traduction que Brugsch en donna). La conclusion est que ce texte « ne laisse rien à désirer pour ses rapports avec la tradition des classiques et avec les paroles du Papyrus de Turin » (2).

Une fois établie et ainsi acquise à l'égyptologie, la «Fête de la Vallée» ne semble plus avoir été depuis ni contestée, ni commentée. On s'en est tenu à ces constatations très générales, qui reparaissent de temps à autre dans la bibliographie récente. Tont au plus la Stèle de l'Amenophium (5) a-t-elle, çà et là, ajouté à ces données si vagues la mention que le grand vaisseau d'Amon l'« Ousirhat» y jouait un rôle (6). Ni la composition du cortège, ni son itinéraire ou les épisodes successifs n'en ont été étudiés. Encore moins la signification et le but religieux.

Les deux passages égyptiens mentionnés au Dictionnaire géographique n'étaient pas cependant les seuls de leur espèce. Dès la première période, Champollion, puis Lepsius avaient relevé un certain nombre de mentions de la Belle Fête de la Valléen à Gournah et au Ramesseum.

Voici d'abord ceux du Temple de Gournah :

Lui fabriquant sa bari, toute revêtue d'électrum, pour son Porte-Splendeurs (- le pavois de la bari), quand on accompagne le Seigneur des Dieux en sa Fête de la Vallée.

un grand navire destiné à recevoir sur son pont les baris du Roi ou des diverses divinités de Karnak, Lefébure (Rites, p. 136) a réuni tout au plus quelques particularités se référant, en général, au culte des navires des dieux ou à leur sacerdoce.

(5) Notices, t. I., p. 705 (= Lersius, Denkmāler, III, 131 e, plus correct).

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 1103-1104.

<sup>(1)</sup> Dictionn. géogr. . p. 1104.

<sup>(1)</sup> Cf. infra, p. 42.

<sup>(\*)</sup> Legrain (Bulletin I. F. A. O., t. XIII), parlant incidemment de la Fête de la Vallée, se borne à dire (p. 21) que l'σOusirhatπ d'Amon va à Gournali, le mentionne sans détails à deux autres reprises (p. 32 et 45), et y voit surtout

## 

Lui faisant un grand reposoir, abri mystérieux magnifique pour la troupe des dieux; c'est une place de repos pour le Seigneur des Dieux, en sa belle Fête de la Vallée.

Lui faisant une salle hypostyle, lieu d'apparition à l'intérieur du temple, quand apparaît sa bari magnifique en sa belle Fête de la Vallée.

C'est un lieu d'apparition pour sa bari magnifique en sa belle Fête de la Vallée.

Lui faisant une salle hypostyle en face de son grand temple (de Karnak). C'est une place d'apparition pour le Seigneur des Dieux en sa Fête de la Vallée.

Voici à présent le texte du Ramesseum déjà mentionné tout à l'heure :

C'est une place de repos pour le Seigneur des Dieux, en sa belle Fête de la Vallée.

- (1) Notices, t. I, p. 696 = Lepsius, Denkmäler, III, 132 a.
  - (1) LEPSIUS, op. cit., III, 132 d.
  - (3) LEPSIUS, op. cit., III, 152 d.
  - (b) Notices, t. I. p. 696.
- (b) Lersies, op. cit., III, 132 b. Texte gravé à l'opposé du précédent.

Bulletin, t. XXIV.

(4) C'est l'inscription décrivant la belle salle hypostyle, avec ses colonnes à campanes et les bas côtés en colonnes lotiformes (= Champolion, Notices, t. I, p. 889; Lepsius, Ergünzung, t. III, p. 133-134; Brucscu, Recueil de Monuments, p. 53, 2; Sharpe, Egyptian Inscriptions, t. II, p. 53).

Pendant longtemps, les temples funéraires des Memnonia ne fournirent

plus de nouveaux textes.

En 1896, la découverte par Petrie, dans le temple de Menephtah, de la grande stèle enlevée par ce Pharaon du temple d'Amenhotep III (1) apportait deux nouvelles mentions de la Fête de la Vallée, et établissait ainsi, pour les seuls textes officiels, le rattachement des dynasties XVIII<sup>e</sup> et XIX<sup>e</sup>: le premier texte donne:

## 16中に1117612ー1年にアベニ(日上に一三ア111月10

C'est une place de repos pour le Seigneur des Dieux, en sa Fête de la Vallée, quand Amon fait sa navigation à l'Occident pour voir les Dieux de l'Ouest.

Le second développe les détails de la «navigation d'Amon en Thèbes et à l'Occident». Il sera donné un peu plus Ioin.

Enfin, en 1900, Daressy signale, sur les parois des portes faisant communiquer le grand temple de Médinet-Habou avec la ; l'inscription où le Roi apparaît à sa loggia déjà citée au début (3), et fournit ainsi un texte de la XX dynastie :

-1:151=-1-12-12-

Pour faire la procession de son père Amon en sa Fête de la Vallée.

Tel est l'ensemble actuel (4), à ma connaissance, des inscriptions des temples funéraires publiées relatives à la Fête de la Vallée. Je laisse provisoirement de côté toutes celles qui, sans la spécifier nommément, ajoutent des détails soit sur l'édifice, soit sur les divers épisodes de la cérémonie, ainsi que les fragments inédits provenant de débris d'édifices aujourd'hui entièrement détruits (par exemple dans les matériaux du temple de Khonsou, à Karnak). Le tout sera examiné quand il sera question des diverses phases de la première partie de la Fête, et notamment de celle qui se déroule dans les Memnonia,

moins, je ne pense pas qu'il y ait d'autre mention à noter. Pendant les hivers 1920 et 1921, j'ai achevé de relevé des diverses chambres, cours et couloirs de ce sanctuaire, notamment pour toute la partie înédite.

<sup>(1)</sup> Petrie, Six Temples at Thebes. Pour le commentaire, cf. Spiegelberg, Rec. de trav., 90° année (= nouvelle série, t. IV, p. 44).

<sup>(1)</sup> Lignes 9 et 10.

<sup>[2]</sup> Cf. p. 5, note 3.

<sup>(4)</sup> Pour le Temple de Gournali tout au

avant d'entrer dans la «Vallée» proprement dite. Il en sera de même des bas-reliefs comme celui, par exemple, de l'arrivée de la Procession au Temple de Gournah (1), et des textes ou représentations des tombes privées.

<sup>(</sup>i) Grand bas-relief de la moitié sud de la paroi Est du temple formant le fond de la colon-

nade de la cour péristyle, entre la porte de la Ouôskit et celle de Ramsès Pr.



## CHAPITRE II.

## LA DOCUMENTATION THÉBAINE.

A l'ordinaire, c'est le terme qu'emploient les stèles ou les proscynèmes des tombes, quand leurs textes demandent pour le défunt un heureux accomplissement de son «passage» par les espaces célestes. De même, la navigation céleste de caractère funéraire des dieux ou des rois divinisés est caractérisée par le même verbe : \( \frac{1}{22} \) \( \frac{1}{2} \) \( \frac{1}{2

Ces formules sont trop connues pour demander autre chose que ce seul rappel. Il suffit pour l'instant de noter simplement l'emploi de l' a dans la formule du temple de Gournah; l'étude des autres monuments justifiera l'emploi de ce terme, assez inusité dans la rédaction ordinaire des inscriptions officielles des temples funéraires se rapportant aux «navigations» des fêtes.

Le mot qu'emploient régulièrement les autres textes, quand ils parlent du voyage d'Amon, est (substantivement (substantivemen

<sup>(1)</sup> Voir précédemment, p. 38.

<sup>(\*)</sup> Voir cependant Lerstus, Denkmåler, t. III, 30 b, t. 5.

<sup>(2)</sup> LEPSIUS, ibid., I. III, 72.

<sup>(1)</sup> Cf. Maspeno, Annales du Sero. des Antiq.,

t. III, p. 206-208.

<sup>(3)</sup> Littéralement: «pagayer», comme le prouvent d'ailleurs les représentations illustrant l'équivalence archéologique du signe. Le mot est de formation antérieure à l'invention de l'aviron.

d'un roi figuré debout, et tenant en main l'ousir, . Les séries des textes officiels qui seront examinées en cours de route l'ont toutes employé pour caractériser le voyage d'Amon-Rā dans les processions qui parcourent le Nil ou ses canaux. Ces textes prouvent que cet acte de la navigation du dieu y est regardé comme étant l'acte par excellence de la cérémonie, et la . du dieu y devient synonyme de la procession tout entière.

C'est ce que montrent bien d'ailleurs celles de ces inscriptions qui se rapportent en particulier à la Fête de la Vallée. Et en voici un premier exemple. Il est tiré du passage où la grande stèle du Kom el-Hettan, dite de l'Amenophium, parlant du temple funéraire et de ses diverses parties, en arrive au nom du pylône, dont le nom évonyme est «De par le Roi, Amon a pris son Porte-Splendeurs () (), (), et termine en résumant ainsi la fondation : «C'est une place de repos (), () pour le Seigneur des Dieux (), (), à sa Fète de la Vallée, lors du voyage par eau du dieu Amon, celui (vers) la région ouest pour voir les dieux de l'Occident (1)».

Le second passage de cette même stèle va nous apporter de nouveaux détails, grâce auxquels on peut aller plus avant. Il s'agit de la pompeuse et assez minutieuse description (2) du grand vaisseau qu'Amenhotep a fait construire, de cette 1 aque le texte de Ramsès II se bornait à mentionner sans la nommer, et dont le nom nous est cette fois donné : 1 aque le texte de Ramsès II se bornait à mentionner sans la nommer, et dont le nom nous est cette fois donné : 1 aque le texte, comme il est d'usage dans ces description de ses splendeurs (4), le texte, comme il est d'usage dans ces descriptions laudatives, résume le but et l'usage de la fondation : 2 aque le texte, d'après le parallélisme des propositions,

<sup>[1]</sup> Ligne 9 de la stèle; voir p. 49.

<sup>(8)</sup> Cf. Petrie, Six Temples at Thebes, pl. XI-XII (1, 16 à 20 de la stèle). Cf. Maspeno, Guide du Visiteur au Musée du Caire (éd. 1916), p. 170.

<sup>(</sup>a) Sur le nom exact de ce vaisseau, voir au chapitre tv.

<sup>(4)</sup> Voir un peu plus bas la traduction de cette partie du texte. La discussion archéologique sera traitée à propos du cortège.

ne peut être traduit autrement que : « C'est pour faire la belle navigation (du dieu) en sa fête d'Apit et pour son voyage par eau, celui à (Thèbes) occidentale, d'innombrables et innombrables années » (1).

L'inscription ne revient pas seulement sur la khanit à la Thèbes de la rive gauche, déjà mentionnée au texte précédent. (Et l'on notera, en passant, l'expression ] que nous retrouverons également, plus tard, à côté de la scène de navigation du Vaisseau d'Amon, au « sanctuaire de granit » dit « de Philippe Arrhidée ».) Elle nous donne, par surcroît, deux nouveaux renseignements : elle nous apprend que le grand vaisseau équipé par le roi est destiné à deux groupes de grandes cérémonies où la navigation sur le Nil constitue un élément essentiel, et elle les oppose symétriquement l'un à l'autre : d'abord celles qui ont pour théâtre le territoire d'Apit (même qu'il ne s'agisse que de la procession de l'Apit-Rîsit)<sup>(2)</sup>; ensuite les voyages du dieu au domaine de la Thèbes de l'Ouest, soit que le calendrier thébain en ait comporté plusieurs annuellement, soit que la Fête de la Vallée, avec ses haltes successives, ait constitué le résumé type de la « sortie » d'Amon de ce côté de Thèbes (3). Cette double

(i) Spiegelberg (Rec. de trav., t. XX, p. 45) a traduit : #um ihre schöne Fahrt an seinem Feste zu machen, bei seiner Fahrt zum Westen von Millionen von Jahren \*\*, et Breasted (Ancient Records, t. III, n\* 888): #to make his beautiful voyage at his feast of Opet on his Western voyage of a million of millions of years \*\*. Mais le terme \*\* © n'est jamais employé en ces textes que pour désigner la Thèbes orientale. Il y a donc opposition dans le texte entre la mention des fètes d' \*\* © et la navigation \*\*.

 de Ramsès III en son temple de Karnak. Déterminer le nombre exact des voyages par eau aux sanctuaires de la Thèbes orientale entrainerait hors du sujet de la présente étude.

(2) On doit en tout cas écarter l'assertion de Lefébure (Rites = Biblioth. égyptol., OEuvres, t. II, p. 134), d'après laquelle Amon se serait rendu tous les dix jours au temple de Médinet Habou. Cette opinion se fonde sur deux textes, dont le premier est traduit d'après la copie des Notices de Champollion (t. I, p. 175). Les Notices donneut: à-dire : au début du dixième jour de la fête de Khonsou. Quant au second témoignage supposé, il consiste dans une mention, assez obscure, du beau vase à libations en bronze d'Osiroïrou, aujourd'hui au Musée du Louvre (n' 908), et d'après la copie de Pierret (Etudes égyptol., 8° fivraison, p. 117). Il y est question des purifications | — du défunt «en chaque jour dixième, où ste dieu des Purifications : 1 3 (7) vient en bateau dans Thèbes occidentale pour la destination religieuse du grand navire ainsi énoncée par le texte fera encore mieux comprendre le sens et le but des grandes compositions murales qui vont être étudiées tout à l'heure. L'inscription nous donne également le nom de ce navire : c'est le grand «Ousirhat» (1). Guidés par ces deux nouvelles précisions de détail, il va nous être possible d'utiliser une nombreuse série de textes ou de représentations.

Car si, d'une part, c'est à bord de l'« Ousirhat» que le dieu de Thèbes se rend à la « Fête de la Vallée», nous pouvons grouper toute une suite d'inscriptions ou de scènes accompagnées de commentaires où figure ce même navire, et cela dès les débuts de la XVIII° dynastie (3). Et d'autre part, ces mêmes scènes, éclairées par les textes, vont donner, à leur tour, leur valeur exacte à d'autres représentations de même nature, mais où les légendes hiéroglyphiques ne fournissaient pas jusqu'ici de renseignements directs.

Je viens de parler de ce passage que la stèle de l'Amenophium consacre tout entier à la longue description des merveilles du grand vaisseau d'Amon. A travers la grandiloquence des termes, il persiste assez de précisions d'ordre technique pour qu'il soit déjà possible, grâce à elles, d'identifier l'« Ousirhat» dans un bon nombre de bas-reliefs. Ces premières identifications archéologiques sont à leur tour contrôlées et renforcées par les scènes des dynasties XVIII°, XIX°, XX°, XXI° et XXIV°, et même par un fragment remontant à la XI°. Je ne donnerai de ce morceau de haut style qu'une traduction courante (5).

lustration en Médinet Habon ». Ce passage me paraît correspondre, non pas à une procession d'Amon venant tous les dix jours de Thèbes (ce qui est matériellement infaisable, quand on sait la mise en train que représentaient un pareil cortège et les manœuvres du navire géant), mais à un rite funéraire dans lequel l'eau sacrée personnifiée 🛚 🕽 du « bassin de purification » de Karnak pouvait être apportée périodiquement. L'ensemble du texte est important surtout à deux autres points de vue : celui du rite de la purification funéraire et celui de la détermination de la fête non dénommée en ce texte, et dont le calendrier du temple de Médinet Habou ne porte pas de mention apparente. L'interprétation en sera donc proposée un peu plus loin, à propos de l'examen des bas-reliefs de l'édifice d'Hatshopsitou. p. 111.

(1) Voir p. 46, note 3.

(3) Six inscriptions au moins mentionnent nommément l'a Ousirhat a entre ces débuts et le règne d'Amenhotep III : l'inscription d'Ahmès l'a Karnak, le fragment de Deir-el-Bahari, la Stèle de Northampton, les deux textes de Thotmès III à Karnak, et l'inscription de Thotmès IV sur l'obélisque de Latran. Chacune d'elles est étudiée plus loin (voir au chapitre consacré à l'historique du vaisseau, du commencement du premier Empire thébain à l'époque gréco-romaine inclusivement).

Pour le texte même de cette inscription, voir au chapitre 1v la section consacrée à la dis«Car je lui ai fait un grand navire du Commencement des Eaux qui courent. — Amon-Rā est en son «Ousirhat». — Un navire en bois de äsh véritable — que Ma Majesté coupa dans les Montagnes de la terre divine — et que traînèrent à travers les montagnes de Loutanou les princes de tous les pays.

«On le fit large et grandement long. Jamais on ne vit pareil à lui!

«Sa carène (?) (1) est lamée d'argent. Il est plaqué d'or en toute son étendue. Son «Grand Château» est en électrum. Et il remplit la terre (de son éclat).

« Sa proue et sa poupe redoublent son resplendissement. Elles portent de grandes couronnes idif, et leurs uræus accostées sont lovées de chaque côté, protégeant de leurs charmes magiques ce qui est derrière elles.

«Des mâts sont dressés à la façade du Grand Château, tout revêtus d'électrum. — Et deux grands obélisques s'élèvent entre eux. En vérité, c'est une merveille à contempler pendant toute la route (qu'il parcourt)!

«Et les Esprits de Pou lui font l'acclamation; — et les Esprits de Nekhen lui font leur prière. Les deux Déesses des rives du Nil du Sud et du Nil du Nord se joignent à sa magnificence.

"Ses avants inondent de leur éclat l'Abîme des eaux célestes. C'est comme quand le Disque d'Atonou apparaît au ciel en sa gloire...."

Le navire si pompeusement décrit dans la grande stèle de l'Amenophium se trouve précisément reproduit par le bas-relief officiel du temps (pl. 1). Cet ajustement d'un texte descriptif à une représentation monumentale est une chance assez rare en archéologie égyptienne. L'iconographie de l' le file en a bénéficié à deux reprises au moins au cours de l'histoire de ce navire : sous Amenhotep III, puis sous Ramsès III (2). La première de ces représentations, qui va être décrite ci-après, est sculptée sur la face orientale de l'aile nord du troisième pylône, au grand temple de Karnak.

cussion archéologique, où l'on trouvera les raisons qui m'ont amené à m'écarter sur quelques points de la traduction de Spiegelberg (Rec. de trav., t. XX. p. 37-54; cf. ses Bemerkungen, n° 25 à 31), ainsi que de celle de Breosted (Ancient Records, t. III, n° 888, p. 359), qui présente également quelques différences avec celle que j'ai donnée ici.

(1) "Schiffshauch (?)" (Spiegelbeng, loc. cit., p. 45). Voir au chapitre iv.

(\*) Le navire longuement décrit au Papyrus Harris se trouve, en effet, représenté en toute sa magnificence dans les grands has-reliefs inédits de la muraille extérieure (côté ouest) du Temple de Ramsès III à Karnak, Voir au chapitre consacré au cortège de la Fête de la Vallée. Cette reproduction, de magnifiques dimensions et dans la belle facture du temps, est digne des splendeurs inventoriées dans l'hymne de l'Amenophium. Encore que la ruine du troisième pylône ait fait disparaître la partie supérieure du château central du navire divin et des superstructures accessoires, et gravement mutilé la proue, ce qui subsiste suffit pour prouver que la description de la stèle n'exagérait rien, et qu'elle a même passé sous silence les beaux bas-reliefs qui décoraient toute la coque, jadis étincelante d'or, du grand « Ousirhat » d'Amon. Les deux navires (1), celui du roi et celui du Dieu, tiennent presque toute la largeur de l'aile du pylône (2). Des traces de couleur persistent encore çà et là : le bleu vif du fleuve, le jaune destiné à simuler l'or qui revêtait tout le vaisseau et sa xiêwtós, le rouge des chairs des personnages, etc. On peut encore se rendre compte de toute la magnificence passée de cette grande composition polychrome. Champollion en a donné une description qui ne laisse rien à désirer sous le rapport de l'exactitude :

des têtes du bélier, symbole du dieu. Sur la proue, l'enseigne Sphynx et un autel chargé d'offrandes. Le Roi, debout, encense avec l'amshir, et présente un petit bouquet de lotus à l'entrée du naos. Trois lycocéphales en adoration. Dans le Naos, sur un autel-socle, est déposée l'arche ou bari d'Amon, entourée de tables ou socles chargés de vases sacrés, et dont les faces représentent Amenhotph III<sup>e</sup>, faisant des offrandes à Amon Ra. Sur le soubassement du grand naos, des Nils faisant des offrandes. Enfin, le corps de la grande barque.... (suit une rapide description de bas-reliefs de la coque; voir plus loin). Le Roi est enfin représenté en grand à la poupe, avec une perche ou longue rame. Derrière, le reste de légende \(\begin{align\*} \left( \circ \mathfrak{j} - \mathfrak{j

La description des Notices a été reprise en abrégé, sans modifications, par E. de Rougé (4).

Sans qu'il soit bien facile d'en saisir la cause, les scènes si bien décrites

<sup>(1)</sup> Cf. Annales du Musée Guimet, t. XXX, pl. IV, donnant les deux navires.

<sup>(1) #</sup>Il reste vers le has (du pylône) et de pleinrelief deux énormes barques, dont l'une a au moins quarante ou cinquante pieds de longueur.

<sup>(</sup>Notices, t. II, p. 126).

<sup>(3)</sup> Notices, t. II, ibid.

<sup>(4)</sup> Études sur les monuments du massif de Karnak (= Biblioth. égyptol., OEuvres, t. V, p. 228).

par Champollion ont dû, par la suite, être bientôt ensevelies sous des décombres, car elles semblent dès lors ignorées, et Legrain, en faisant déblayer l'aile nord du troisième pylône, a eru les avoir découvertes (1).

La description nécessairement abrégée des Notices demanderait quelques indications complémentaires, notamment pour les figures ou emblèmes qui se dressent sur le pont entre l'acrostole de proue et la figure du Roi tournée vers le Château central du navire. Mais ces détails seront mieux à leur place dans l'étude archéologique du navire (2). D'une manière générale, on retrouve ici un certain nombre des particularités énumérées dans le texte de l'Amenophium : le Château central 12, le bas des mâts 13 c et des obélisques - 11 = ', les figures des Esprits lycocéphales faisant l'acclamation, le hanou &, etc. (3). Une partie de cette riche ornementation a subi les injures du temps, et la disparition totale du haut de la scène a mutilé tout ce qui se dressait fièrement jusqu'à la hauteur de l'épistyle du Pir-Oirou. Mais il se trouve justement par chance que la réplique intacte du médaillon de la coque (voir plus loin) va nous fournir, sur ce point, tous les renseignements complémentaires désirables, pour les obélisques et les mâts de façade. Il en sera de même pour les colonnettes d'enseignes, l'autel, les figures de garde, «l'Enseigne Sphinx, l'Horus qui veille sur la hampe d'avant, etc. (1).

Enfin, à l'intérieur du Pir-Oïrou, dont on a conventionnellement ouvert les parois, on aperçoit, sur un socle, la bari d'Amon, avec les accessoires habituels aux figurations du sanctuaire.

Mais outre la reconstitution archéologique, l'intérêt principal de toute cette représentation est dans l'interprétation de la cérémonie. Comme on vient de

(1) Legrain ne paraît pas avoir connu davantage les descriptions de Champollion et d'E. de Rougé. "Le volume des décombres qui barraient la route était considérable et atteignait presque la hauteur de la muraille d'Amenophis (pl. VII, B) " (Legrain, Annales du Musée Guimet, t. XXX, Aile nord du Pylône d'Amenophis III à Karnak, p. 1).... "Peu à peu, les bas-reliefs qui ornaient la paroi apparurent, les grandes barques qui y étaient figurées, et dont on apercevait le faite, sortirent de terre, avec leurs nombreux rameurs et leurs têtes coupées

aux vaincus (pl. IV, A). Ainsi furent connues la grande barque d'Amon et les riches sculptures de sa coque (pl. IV, B) (ibid., p. 2).

(2) Voir an chapitre iv.

(2) Pour l'étude de ces figures canoniques, voir la série comparée des quinze représentations de l'#Ousirhat# examinées au chapitre consacré à l'archéologie de ce navire.

(9) Ces intitulés provisoires ne sont nullement les noms véritables de ces figures, mais de simples désignations archéologiques, de pure commodité. le voir, Amenhotep III apparaît deux fois (1) à bord de l' | | = 2 : à l'avant dans le rôle du Roi consacrant un édifice, et accomplissant successivement l'acte de l'encensement, et l'offrande de la gerbe de fleurs; puis une seconde fois, à l'arrière, maniant la rame (2). Le geste est purement symbolique, puisqu'en fait le navire est remorqué; mais il correspond à un des actes rituels que le Roi doit exécuter au départ du vaisseau. C'est la traduction, sous forme plastique, de l'affirmation qu'il « fait naviguer son père » — Q : C'est ce que commentait probablement le texte primitif, dont il ne nous reste plus que des débris.

De ces trois petits débris des inscriptions de jadis, le premier et le troisième appartiennent à l'ancienne composition du bas-relief primitif, depuis regrattée, planée et surchargée des emblèmes ou accessoires de la nouvelle représentation, lors de sa restauration ou de son remaniement (?) (3).

(1) Il ne s'agit que des personnages vivants.

Le gréement de l'a Ousirhata comprend en outre
des représentations du Roi en bas-reliefs ou en
statuettes (comme celles figurées sur les baria);
et c'est une statue de petite taille (et non une
représentation du Roi vivant dans un des actes
de la cérémonie) que signifie, en avant du
Pir-Oirou, l'image figurant Amenhotep III coiffé
de la couronne iôtf et tenant en mains le ∮ pour
a frapper l'offrande».

(3) Cette multiplicité des figures royales est constante dans les scènes de ce type (voir plus loin les « Ousirhatou» et le navire de remorque de Thotmès III, de Séti l'', de Ramsès II, etc.). Elle sera justifiée au chapitre iv de cette étude. Elle correspond aux moments successifs de la fête, condensés conventionnellement sur la même représentation du navire d'Amon. C'est le même procédé que celui qui, dans les scènes du ] † † † , montre, auprès de la même bari, le roi soutenant le pavois, puis une seconde fois, marchant devant elle en l'encensant.

(\*) Les représentations placées à droite et à gauche du Pir-Oirou sur le pont de l'« Ousirhat» En avant de l'a Ousirhat a s'avance le grand vaisseau du Roi (1), avec ses soixante rameurs (2). On distingue encore assez nettement la corde de remorque que Champollion nota jadis (5), et l'on notera encore les deux caractéristiques que l'on retrouvera dans les figurations du temple de Ramsès III et au sanctuaire de Khonsou : le kiosque d'avant, où un groupe figurait le Pharaon saisissant, frappant et foulant à ses pieds les peuples ennemis de l'Égypte, et, au centre, l'immense cabine (4) à frise double d'oves et d'uræus (pl. II). Entre

ont été, en effet, profondément retouchées. Comme on peut le voir sur la planche I, le tableau primitif comportait deux représentations du Roi, identiques à celles actuelles comme costume et comme attitude, mais de plus petite taille. Chacune est encore visible, dans le nouveau bas-relief, et placée derrière la grande image royale qui la reproduit trait pour trait. Ces figures anciennes ont été ultérieurement surchargées par l'insertion en intaille des emblèmes, tels que les I et autres accessoires symboliques. La reprise est également très visible pour les textes, où la colonne a de l'inscription de droite appartient à une ancienne rédaction. Il est difficile d'apprécier à quoi correspond ce remaniement. Trois hypothèses sont à examiner : ou l'architecte a utilisé, sons Amenhotep III, pour la figuration du pont de l'a Ousirhata, des blocs appartenant à un bas-relief antérieur. L'identité absolue du style écarte cette supposition : la facture de l'époque d'Amenhotep III est assez caractéristique. Ou bien le bas-relief a été mutilé au temps d'Amenhotep IV, et restauré avec le reste des monuments du grand temple, quand Amon a repris sa place. On aurait alors recopié, mais à plus grande taille, les deux Amenhotep du dessin mutilé. Cette hypothèse a pour elle le style et la facture du groupe de prêtres installés à la poupe de la galère royale - dont l'allure ressemble fort à celle des compositions de Tontankhamon à la grande colonnade de Luxor. Mais il y a une objection : les bas-reliefs de la coque de l'a Ousirhat » n'ont jamais été restaurés. Presque tous représentent Amon. On ne voit pas le culte d'Atonou mutilant les figures du pont en ne touchant pas à celles de la coque. Reste la troisième hypothèse : les figures d'Amenhotep primitivement ciselées ont été jugées ultérieurement de trop petite taille. Le sculpteur, désireux de trouver un champ de surface plane suffisant pour y enlever les reliefs de ses deux silhonettes, n'a pas trouvé de meilleur emplacement qu'en rapprochant les deux images du Roi de la grande xi6wtós d'Amon, et s'est borné d'ailleurs à calquer rigoureusement, en les amplifiant, les deux images premières. On a ensuite empâté celles-ci de stuc, de façon à avoir une surface plane, sur laquelle on a tracé finalement, à l'intaille, les accessoires et les textes actuels.

(1) \*La plus voisine (de ces barques)... est sans doute la barque royale d'Amenhotph III est auteur de ce pylône et des bas-reliefs sur lesquels on lit les légendes: (0) (1) (Notices, t. II, p. 126).

(1) "Environ trente ou quarante rameurs font avancer la barque royale" (Notices, t. II, p. 126). Le nombre exact des rameurs de bâbord (la barque est figurée allant de droite à gauche) est de trente, d'après le compte des rames.

(3) «La barque royale, laquelle est liée par une corde, et semble remorquer une immense bari sacrée d'Amon-Râ» (Notices, t. II, p. 126).

(4) «Édifice «quarré», orné d'une corniche d'uræus et d'un grand nombre de petites fenêtres. « Voir, pour plus de détails archéologiques, l'extrémité droite de cette cabine et le bâti des rames-gouvernails, un groupe de quatre prêtres s'inclinant, les bras levés, dans la direction du navire d'Amon. Les deux premiers tiennent d'une main des cuillers à encens à long manche, et de l'autre des flabella (?) dont la partie supérieure est brisée. Les deux autres, assez effacés aujourd'hui, tiennent des hampes (?) dont on ne voit plus que le bas de la tige. En avant de ce groupe, et tout à fait sur l'arrière, un personnage de taille plus élevée se tient debout, peut-être tourné vers l'« Ousirhat». Le haut de cette figure manque. Dans les variantes intactes, c'est la place qu'occupe le Roi, surveillant de l'arrière la marche du vaisseau d'Amon (1).

Il se trouve que nous connaissons aussi le nom de ce navire par les textes. Il s'appelait « Splendeur d'Atonou » (2).

La signification de l'acte accompli par le Roi n'a pas échappé à de Rougé, qui note : «Le roi remplit le rôle symbolique de [] \*\* a remorqueur », dont les chacals et quelques astres sont chargés dans le ciel pour la barque du Soleil » (3).

Enfin, à l'extrémité gauche, près de la porte du pylône, et en avant du grand bas-relief des deux navires, une seconde représentation montrait Amenhotep III, de taille "héroisée", arrivant en présence d'Amon, à qui il faisait hommage de l'acte de la 🏖 🚍 ainsi heureusement accomplie, et du splendide vaisseau qu'il avait fait construire en ce but. Il ne reste plus aujourd'hui de toute cette scène que la partie inférieure de la figure du Roi (4).

Laissons un moment ce qui se rapporte à l'archéologie du navire. Les premières indications qui ressortent de l'examen de l'« Ousirhat» nous montrent

an chapitre consacré à l'ordre du cortège, où ce navire sera comparé aux galères des Ptolémées décrites par les auteurs grecs et en particulier par Callixène de Rhodes (cf. Ατπέκέε, V. 36-37).

(1) Il semble que cette figure était relativement mieux conservée au temps de Champollion. «Le Roi lui-même est debout sur la poupe du vaisseau, et en avant de la partie où étaient les chambres» (Notices, t. II, p. 126).

(3) Pour les navires du Roi dans les « sorties » d'Amon, voir au chapitre consacré au cortège et à l'itinéraire de la procession, et pour celui d'Amenhotep III en particulier, cf. Вкельтер, Æ. Z., 1901, р. 66, Voir la liste des navires royaux relevés par Spiegelberg, Rechnungen, Texte, р. 81-86.

(3) Études sur les monum. du massif de Karnak, p. 228 (= Biblioth. égyptol., OEuvres, t, V).

(5) La restauration, au moins pour l'ensemble du sujet, est assurée par la réplique de l'aîle nord du second pylône, décrite un peu plus loin. le navire d'Amon remorqué par le Roi lui-même, et les procédés conventionnels dont use le bas-relief égyptien nous apprennent qu'au cours de la cérémonie représentée, le Roi est censé également manœuvrer à bord du navire de son père, et qu'il doit accomplir aussi le rituel de l'a offrande des bouquets, qui figure, dans les représentations des temples ou des tombes, comme correspondant à certains anniversaires de fêtes déterminées. Des textes mêmes, nous apprenons qu'en assistant à cette cérémonie, le Roi a escorte plus son père Amon, ce qui est le vieux terme consacré; mais de cette cérémonie même, il ne reste que l'indication fragmentaire — le 20.

La réplique du grand navire, ciselée sur ses propres flancs, va ajouter quelques détails nouveaux.

La coque du grand vaisseau d'Amon était en effet couverte sur toute sa longueur de scènes levées en relief et toutes éclatantes d'or (1). Les délicates et fines ciselures de ce temple flottant (2) ont été reproduites fidèlement par le sculpteur du pylône. Une seule d'entre ces scènes est à examiner pour l'instant (3). Elle est une représentation du navire même sur les flancs duquel elle a été ciselée. A peu près intacte en l'état actuel, elle a le précieux avantage de nous fournir la restauration de toute la partie supérieure du grand « Ousirhat », aujourd'hui détruite, et de compléter ainsi l'ajustement de la représentation aux énoncés de la stèle de l'Amenophium (pl. III) (4). On y voit les

(1) Les bas-reliefs, sculptés à plein bois et encadrés (voir les restes du vaisseau d'Amon sous Hrihor), étaient probablement ensuite revêtus d'une feuille d'or battu appliquée au marteau. Il ne saurait guère être question de plaques d'or massif, et le procédé du stucage doré n'aurait pas résisté au contact des flots du Nil. Ou bien encore le procédé était-il celui de ces merveilleux catafalques de bois, revêtus de feuilles d'or frappées, qui ont été découverts en février 1923, lors de l'ouverture de la chambre du sarcophage de Toutānkhamon.

(1) Les Notices s'expriment ainsi :

"Enfin, le corps de la grande barque est couvert de petits bas-reliefs à légendes, représentant Amenothph III", faisant des offrandes à Amon-Rå sous ses deux formes — conduisant Ia Bari du dieu — ou présenté à Amon-Rå par Mandou, enfin, faisant la cérémonie dédicatoire (de l'offrande des deux vases ∬).

"Le Roi est enfin représenté en grand à la poupe avec une perche on longue rame..." (p. 127).

La scène reproduisant l'«Ousirhat» est la sixième en suivant la série de l'avant à l'arrière.

(3) On en trouve un croquis à peu près exact dans l'article de Naville et Legrain (loc. cit., pl. XVII), mais il reproduit simplement au trait, et assez rudement, les fines ciselures de ce panneau et ne peut en donner aucune idée au point de vue artistique.

(4) L'article de Naville et Legrain se borne à reproduire le navire du médaillon à la planche XVII, Le texte (p. 20) renvoie simplement à grandes couronnes idif 1 qui coiffent les têtes de bélier de proue et de poupe, ainsi que les grands serpents à globe solaire x 111 do dont parle la stèle. Les hampes, complètes cette fois, supportent sur leur chapiteau en corolle de lys l'insigne divin coiffé du & qui veille à l'avant, ayant derrière le sphinx "androcéphale", puis l'Épervier Solaire (1). Enfin, sur le socle formant l'avancée du Pir-Oirou, les deux obélisques, 2 11, décrits par la stèle ont été abrégés en un seul, admirablement conservé. Ce dernier détail a un véritable intérêt : l'obélisque est la caractéristique du navire d'Amon-Rā. De tous les vaisseaux des dieux d'Égypte (2), c'est le seul connu qui possède cette décoration que nous retrouverons désormais, comme un signalement caractéristique, sur toutes les représentations complètes de l'« Ousirhat » (3). Derrière l'obélisque, les deux grands mâts, les 175 de la stèle, précèdent le Pir-Oirou, intact cette fois-ci, avec sa corniche et sa frise d'uræus, et dont les parois pleines sont ornées alternativement de registres d'uræus, de f et de &, accostés de cartouches royaux. Comme au bas-relief de Philippe Arrhidée décrit plus loin, le globe solaire ailé plane au-dessus du Pir-Oirou (4). Mais ce bas-relief dans un bas-relief n'est pas seulement un diminutif des plus soignés pour le détail archéologique. Il reproduit lui-même en abrégé la cérémonie de la 2 - ... A l'arrière du vaisseau, et comme dans la grande représentation, le Roi fondateur est représenté, maniant la rame.

En dehors du médaillon qui nous occupe, les textes qui accompagnent chacun de ces petits bas-reliefs ne se réfèrent à rien qui concerne spécialement la navigation d'Amon. Ils reproduisent purement et simplement les formules ordinaires d'hommage et d'oblation, avec les répons accoutumés, tels qu'ils figurent sur les scènes similaires des parois des temples (5). Quant à celui

cette même planche (note 3). Il n'y a ni description ni aucune indication de provenance, et l'on n'apprend celle-ci qu'en présence de l'original, par la comparaison avec le croquis de Legrain.

<sup>(1)</sup> C'est également ici un abrégé conventionnel de la paire d'enseignes sur colonnettes flanquant habituellement l'entrée du Pir-Oirou (voir p. 62, note 1, et p. 91).

<sup>(3)</sup> Hormis, bien entendu, celui de Rā d'Héliopolis.

<sup>(</sup>a) Sauf dans quelques tigurations très conventionnellement abrégées, et où le navire est schématiquement traité.

<sup>(4)</sup> Les variantes examinées tendent à établir que cette figuration correspond aux cérémonies où l'on veut marquer la présence réelle du principe divin.

<sup>(4)</sup> Les scènes sont au nombre total de seize, à partir de l' \(\frac{\sigma}{2}\) de l'avant, surmonté du cartouche du Roi. L'abrégé de Champollion montre

qui encadre le navire, en dix petites lignes (quatre à gauche et six à droite) (1), il consiste en un petit discours placé dans la bouche d'Amon, où le dieu commence par vanter ce qu'a fait pour lui son fils aimé, assurer la joie que son cœur en éprouve et termine par ce que Champollion appelait avec justesse « les dons accoutumés ». Il n'y aurait rien à y signaler, si la première ligne de la partie droite, avec ces mots : \_\_ \_ [ (en cœur de vrai bois d'ash, etc.), ne constituait la preuve matérielle que le bas-relief de Karnak représente bien l'a Ousirhat a dont parle la grande stèle de l'Amenophium : 🕿 🔪 🔪 etc. Ainsi le poème de l'Amenophium et le double bas-relief de Karnak s'éclairent-ils mutuellement en se complétant. Au point de vue archéologique, et malgré le désordre habituel aux descriptions des textes égyptiens, la petite représentation de la coque ajoute donc un complément des plus utiles. Outre l'indication du texte cité plus haut, les concordances entre textes et images sont également assez nombreuses et assez précises pour constituer une sorte de «signalement» de l'« Ousirhat» qui permettra d'identifier désormais, en tout monument figuré, le navire d'Amon-Rā de Thèbes. Au point de vue religieux, nous possédons seulement pour l'instant les premières indications fournies par l'examen du grand bas-relief; et la scène de ce médaillon, de travail si fin, n'a ajouté de ce côté aucun fait nouveau.

L'emplacement choisi par le roi Amenhotep pour cette représentation et les dimensions qui lui ont été données sont des indices de l'importance du sujet. A l'ordinaire, les scènes des pylônes ne sont pas consacrées à l'illustration d'épisodes secondaires du culte ou de la vie royale, mais à ceux considérés comme les plus essentiels pour marquer la plénitude du culte local ou pour glorifier les actes les plus significatifs du règne. L'ampleur avec laquelle cette figuration de la mavigation de l'"Ousirhat" a été tracée montre bien qu'elle

assez que ces représentations sont de tont point identiques à celles qui figurent à l'ordinaire sur les parois des temples. On y note un curieux souci de faire varier à chaque panneau la coiffure du roi ( , , , , , , , , , , , etc.) comme si l'on voulait affirmer toutes les modalités du pouvoir divin qui lui est conféré. Cette hypothèse est confirmée par l'examen du choix qui a présidé à ces coiffures, dans leur rapport avec

l'acte d'hommage ou d'oblation figuré. Il serait utile d'avoir une publication intégrale de ces seize scènes, avec la série comparée des bosreliefs du navire de la grande colonnade de Luxor et du peu qui subsiste de ceux de Hrihor.

(1) Le texte est reproduit dans le croquis des Annales du Musée Guimet, t. XXX, pl. XVII, et a été vérifié sur l'original. était, dans la pensée du décorateur, une sorte de résumé de ce qu'Amenhotep III avait fait pour le culte de son père.

Traversons à présent la grande Salle hypostyle de Karnak, et arrêtons-nous devant la façade intérieure de l'aile nord du second pylône. Nous allons y trouver la réplique de la représentation du pylône d'Amenhotep. C'est la plus richement détaillée et la plus grandiose des représentations de cette espèce qui existe dans les temples thébains (1). Elle s'ajuste ici à tout un ensemble de scènes qui précisent sa valeur particulière et sa signification dans l'ensemble du culte.

A gauche, près de la grande porte, et dans la belle technique en relief de l'époque, en grandes figures de près de 7 mètres de haut, Amon trônant et Maut debout derrière lui accueillent Séti le conduit par Haïthor et Khonsou. Puis, à gauche de cette magnifique représentation, les scènes se décomposent en quatre registres, dont la série se poursuit jusqu'à l'extrémité nord de l'aile du pylône.

Ce grand panneau de la première scène est donc le résumé, l'aboutissement des quatre registres qui lui font face. Le procédé est bien connu en décoration égyptienne. Il est l'équivalent de ces représentations des mastabas memphites, où la figure héroïsée du défunt fait face aux divers registres superposés des travaux de ses domaines ou aux files de porteurs d'offrandes. Il est convenu que leur ensemble est dominé par la grande figure. Ici, à Karnak, les deux registres inférieurs seront consacrés aux diverses scènes d'offrandes qui ont constitué le matériel sacré, le trésor, les revenus, les statues votives (5)

<sup>(1)</sup> Second pylône, aile nord, façade est, registre second en partant du bas, face aux colonnes lotiformes, travées 2 et 3 du bas côté nord, en partant de l'allée centrale.

<sup>(1)</sup> Cf. le texte dans les Notices de Champollion, t. II, p. 46. Pour ne pas multiplier outre mesure les citations, et chaque fois que le lecteur pourra contrôler sur une publication l'intitulé hiéroglyphique, je me bornerai, pour

ces formulaires si connus, à donner simplement une traduction.

<sup>(3)</sup> Il convient de signaler, en arrière du grand « Ousirhat» et sur le même registre, les deux belles représentations montrant Séti I<sup>st</sup> présentant deux images votives de lui-même. Ontre feur perfection technique, ces images sont à comparer avec les répliques d'Abydos et du temple funéraire de Gournah. Ces ex-voto, en métal

et tout ce qui est nécessaire à l'entretien du Palais divin. Le troisième contiendra l'exposé, mi-symbolique et mi-réel, de tout ce qu'a fait Séti les pour l'organisation ou l'embellissement des fêtes du calendrier de Karnak. Enfin, tout en haut de la muraille, le quatrième registre (commencé par Ramsès Ie) montre le rituel de fondation et les divers actes de l'offrande du pain et du vin, la purification par l'eau et l'encens, etc.

Champollion (qui n'a pu voir le registre inférieur encore enfoui sous les décombres) a consacré à ces scènes, d'une perfection technique égale à celle du temple d'Abydos, une description déjà assez détaillée (1), qui complétait et rectifiait celle de l'Expédition d'Égypte (2). Il semble que personne ne se soit soucié depuis de les décrire plus complètement, et que l'intérêt des archéologues ait toujours été aux scènes historiques des murs extérieurs, comme celui des touristes à l'imposante grandeur des colonnades (3).

En tête du second registre figure la grande scène, qui seule doit nous occuper : la navigation du vaisseau d'Amon. A l'extrémité droite, l'avant tourné vers la gauche, nous reconnaissons tout de suite l'a Ousirhat du pylône d'Amenhotep, si reconnaissable à ses obélisques et à ses superstructures caractéristiques. Nulle part les représentations murales ne l'ont traité avec un pareil

précieux rehaussé de «pierres rares», sont un résumé conventionnel, par choix, des mirabilia, des dons faits au Trésor du Temple. Leur figuration correspond à ce que détaillent, à certaines occasions, les murailles des chambres de garde (à Médinet Habou, par exemple) on les cryptes (Dendérah). Leur présence, immédiatement en arrière de «l'Onsirhat», n'est donc pas due au hasard. Le chapitre des «donations» au trésor sacré dans les inventaires se relic immédiatement à la consécration du navire divin, dont les bois précieux, l'or, l'électrum et les » pierres rares » constituent, pour ainsi dire, la donation par excellence de tout le règne du Roi (cf. à ce sujet les mentions du Papyrus Harris, et l'inscription du temple de Ramsès III, dont il sera parlé au chapitre consacré à l'archéologie de l'a Ousirhata).

(1) Notices, t. II, p. 45-59. Les Notices com-

mençant leur description par le haut, donnent le «troisième registre» pour la scène du navire d'Amon.

(2) Cf. le fidèle compte rendu de Jollois et Devilliers, Description générale de Thèbes, chap. ix, section 8, \$ 2, p. 447-449, et Descr. Ant., III, pl. XXXIII, fig. 1.

(3) Cf. Maniette, Karnak; Lersius, Ergănzung, III, p. 15, etc. Les rapports annuels de Legrain dans les Annales du Service des Antiquités n'en parlent pas, malgré les travaux de déblaicment et de réfection exécutés en cet endroit, après l'écroulement des colonnes en 1899. Strispourr, dans Bædeker (édit. franç. 1914, p. 270), est muet, ainsi que Bénédite dans Joanne (édit. 1899, p. 479). Le vieil Isambert (Orient, t. II, édit. 1890, p. 570) se borne à dire que σce mur n'offre que l'intérêt qui s'attache aux scènes religieuses si souvent répétées sur les monuments luxe de détails (voir pl. IV). Le croquis de Champollion (1) en avait noté avec fidélité les particularités les plus notables. Le commentaire des Notices n'est pas moins soigné, et les pages qui sont consacrées à l'examen du vaisseau divin (2) constituent à tous égards un excellent inventaire des principales caractéristiques (3).

égyptiens». Seul Lefébure (Rites, loc. cit., p. 136) a consacré quelques lignes à reprendre, en très abrégé, la description de l'«Ousirhat»

par Champellion.

(1) Notices, t. II. p. 52.

(1) Ibid., p. 51-53.

(a) Cette représentation, pourtant en place bien visible et longuement décrite par Champollion, offre une réplique si complète des particularités énoncées par la stèle de l'Amenophium, à propos du navire d'Amon, qu'on ne peut s'expliquer comment son existence a été ignorée de Spiegelberg, qui n'en dit mot en son commentaire archéologique de l'a Ousirhat a d'Amenhotep III, et ajoute : «Si je comprends bien cette stèle difficile, il est dit que devant le naos du navire se dressent des mâts, entre lesquels se dressent à leur tour deux obélisques, Aus Darstellungen wüsste ich das nicht nachzuweisen (Rec. de trav., t. XX, p. 52, remarque XXIX).

(4) Cette opinion a été reprise et exprimée en termes plus formels encore par Laréaure, Rites, p. 136 (= OEuvres, Biblioth. égyptol.), qui y voit une sorte de réduction des édifices de Karnak, destinée à charmer le cœur d'Amon:

"Lorsque Séti I" eut réparé... la barque « Ousirhat » d'Ammon, il se fit représenter dans un tableau de Karnak, trainant vers le dieu... la même barque qui en contenait une autre en guise de tabernacle dans une imitation en bois du temple. »

La série comparative qui sera étudiée au chapitre consacré à l'archéologie de ce navire, prouve que le type de l'a Ousirhata était canonique, et que Séti n'a rien înnové, sinon par la richesse et le fini, d'un édifice dont chaque accessoire était prévu et réglé depuis des siècles. C'est le temple classique qui a copié et transcrit, en thèmes pétrifiés, les éléments principaux de la Ouaa (cf. sur leur antiquité ce qui est dit aux conclusions du chapitre v).

(5) Ligne 15 de l'inscription ciselée au-dessus de la pirogue des dieux remorqueurs. Voir plus loin l'analyse sommaire de ce texte. bord. Grandiosement conventionnel, le bas-relief n'a placé à bord, au milieu du peuple des statues et des figures en ronde bosse, qu'une seule figure d'homme de taille gigantesque : celle de Séti I<sup>er</sup>, le fils d'Amon, en adoration devant le tabernacle du dieu, déposé à l'intérieur du temple flottant (1).

Commençons par examiner les figures et les constructions qui s'élèvent sur et le pont :

Après la tête de bélier de proue, rehaussée d'une immense couronne iétjet sertie à la base d'un magnifique collier ouéskh, on voit se dresser sur son mât d'enseigne, faisant le guet, un dieu Épervier couronné des deux plumes et des cornes 3 (2).

En arrière (3), placées à bâbord et à tribord, deux déesses : Maāīt (?) et la coiffée des cornes hathoriques et du globe solaire (4). Enfin, le Lion-Androcéphale perché sur son support, tel qu'on le voit sur toutes les baris.

Ce premier groupe nous rend pour la première fois au complet la composition canonique de la troupe des compagnons d'Amon-Rā, dont le poste de veille ou de combat est sur la partie avant du navire (5).

En arrière du «Lion», s'élève l'autel surchargé d'offrandes. Puis, tournée vers le Pir-Oïrou, la figure de taille héroïque de Séti Ier, coiffée de la mitre et tenant la cuiller à encens à long manche. Le vautour de Nekhabit plane au-dessus de lui (6). Devant le Roi, placée sur un support, et surmontée d'une figuration symbolique du ciel —, au-dessous de laquelle plane le disque solaire ailé, repose la bari d'Ahmès Nofritari, dont le cartouche, mutilé, se lit encore assez clairement (7), son autel et son monceau d'offrandes.

- (1) Lefébure (Rites, p. 134 = OEuvres, Biblieth, égyptol.) a pris cette figuration du Roi pour une statue: -Séti l' met sa statue pour le service du sam d'Amon et de son grand naos sacré dans l'Ousirha......
- (9) Figure partiellement détruite par la cassure de la pierre; le sommet de la coiffure garantit l'exactitude de la restitution.
- (3) Pour ces divinités et leur identité supposée, voir ce qui est dit au chapitre suivant à propos des dieux cosmiques et des textes stellaires.
  - (4) Comparer Lefébure, Le Tombeau de Séti I"

- (= Mémoires de la Mission franç. du Caire, t. II), 1" partie, pl. 23-26; 2' partie, pl. 15, 19, 23, etc.
- (3) Voir pour l'étude comparative de toutes ces figures le chapitre consacré à l'archéologie de l'«Ousirhat».
- (e) Cf. les has-reliefs de l'« Ousirhat» de Bamsès III décrits à l'étude archéologique du navire d'Amon.
- (7) On verra plus tard les raisons qui me font considérer cette figuration comme purement conventionnelle. La bari d'Ahmès, en réalité, n'était pas placée sur l'« Ousirhat», mais se joignait au

Nous nous trouvons à présent en présence de ce que j'appellerai les « avancées » du château central, ou de la kibótos, comme l'appelle Champollion.

D'abord, en partant de ce château, les deux mâts à banderoles. Le souci du détail a été poussé jusqu'à figurer les pièces de bois les reliant, au sommet, à l'architrave du grand dais sous lequel est placé le naos proprement dit.

Puis les deux obélisques, qui apparaissent ici avec toute la netteté désirable et établissent définitivement que l'a Ousirhat, comme l'affirmait le texte de l'Amenophium, possédait bien une paire de 11. Quelques parcelles de couleur jaune prouvent que leur fût était doré.

Immédiatement en avant des obélisques, quatre longues colonnettes simulant de grandes tiges de plantes lacustres s'épanouissent en larges campanes. Sur deux de ces supports sont perchés les Dieux-Éperviers coiffés du x; sur les deux autres sont placés les cartouches de Séti I<sup>er</sup> surmontés du même emblème et accostés d'uræus.

Leur nature n'avait pas échappé à la science archéologique de Champollion, qui nota : « Cela explique les douze colonnes en avant du deuxième pylône, au milieu de la première cour de ce palais » (Notices, t. II, p. 52)<sup>(1)</sup>.

Enfin, en avant du socle de l'édifice, les «Esprits» lycocéphales, précédés d'une image du Roi dans la même attitude, font le geste hanou #.

En arrière de cet ensemble, le Pir-Oirou ou κιδωτόs se dresse dans toute sa magnificence, avec le grand baldaquin à colonnes qui tenait toute la largeur

cortège terrestre à l'arrivée de la procession aux Memnonia.

(1) On sait à combien d'interprétations différentes ont donné fieu ces deux rangées de colonnes, dans lesquelles on voyait le plus souvent l'amorce d'une gigantesque salle hypostyle inachevée. Cf. e. g. Perrot et Chipiez, Histoire de l'Art, t. 1, p. 597-600. La plupart des manuels d'archéologie courante reflètent ces incertitudes. C'est en ces tout derniers temps que l'examen d'un grand nombre de monuments, jusqu'à présent négligés ou récemment déblayés, a permis de constater qu'une fois de plus, les éléments du temple égyptien ne sont qu'une « pétrification» d'une architecture en matériaux légers, et qu'il y avait, de règle, en avant des demeures des

dieux, une sorte d'avancée, imitant, en pierre, une sorte de grande tente supportée par des colonnes reliées entre elles par une balustrade. La même décoration se retrouve aujourd'hui devant le temple de Khonsou, celui d'Amon « qui écoute les plaintes» à Karnak, aux avancées d'âge postérieur du petit temple de Thothmès III à Médinet Habou, etc. Je pense qu'elle a pu fort bien être l'origine de la grande colonnade de Luxor, en avant du troisième pylône. L'archéologie semble avoir ignoré la remarque de Champollion. Encore que celle-ci soit fondée sur l'idée que l'-Ousirhat - copiait le temple, il y avait un singulier mérite à la formuler en ce temps-là, avec le peu d'éléments comparatifs alors disponibles.

du pont du navire, et protège la chapelle proprement dite<sup>(1)</sup>. Celle-ci est représentée, par convention, ouverte sur les côtés. Le sculpteur n'a laissé que la représentation du grand socle sur lequel reposait le naos, avec sa moulure et son tore terminés par une rangée d'uræus, et, au sommet, le double épistyle, dont celui de dessous est constitué de même, tandis que celui du haut fait alterner les uræus et les anaglyphes de Séti le: décoration dont quelques chambres du temple funéraire de Gournah nous offrent d'excellents exemples. Pour les parois proprement dites, on n'a indiqué que le registre du haut, fait de † et de à alternés. L'espace ainsi ouvert laisse voir, à l'intérieur du naos, la bari d'Amon, placée sur un support de tout point semblable à celui qui figure dans toutes les représentations des intérieurs de chapelles. Les deux grands † et les flabella complètent la scène.

La majeure partie de l'arrière de l'a Ousirhat a est aujourd'hui détruite. Dans la portion encore existante qui s'étend à droite du Pir-Oirou, il reste encore une partie des représentations d'autrefois. Les baris de Maut et de Khonsou y sont superposées conventionnellement, et l'on distingue encore, au-dessous des brancards de chacune d'elles, les autels chargés d'offrandes et les guéridons sur lesquels reposent les vases.

La présence des barques sacrées de la Déesse-Mère et du Dieu-Fils de la Triade thébaine sur le pont de l'a Ousirhat a été interprétée comme une figuration réelle (2). Le point de vue archéologique importerait peu. Le point de vue religieux a plus d'importance, et le fait que l'a Ousirhat avait ou n'avait pas à son bord les baris de la triade entière a des conséquences sur la composition du cortège de la Fète de la Vallée. Je vais donc donner les raisons pour lesquelles je crois devoir m'écarter de l'interprétation généralement admise (3).

<sup>(1)</sup> Cf. G. FOUCART, Le vaisseau d'or d'Amon-Ra (= Monuments Piot, t. XXV, 1922, p. 1h3-170), sur la reconstitution probable de ces éléments, d'après les procédés conventionnels de l'architecture simulée.

<sup>(3)</sup> Lefébure (Rites, p. 136 = Biblioth. égyptol.), à propos des navires sacrés, dit que l'« Ousirhat» recevait à son bord «les baris de tous les dieux», sans justifier d'ailleurs cette assertion par aucune référence.

<sup>(3)</sup> Legrain (Bulletin I.F. A.O., t. XIII, article cité), reprenant l'interprétation de Lefébure, est revenu avec insistance sur cette assertion : = A certains jours, elle (la bari) va plus loin, et c'est le vaisseau Ouser-Hat qui porte les barques d'Amon, Maout et Khonsou, et parfois d'Ahmès Nofritari et du roi à Louqsor, puis aux temples de la rive ouest.... (p. 21). Sous Séti 1°, le vaisseau Ouser-Hat était assez grand (?) pour recevoir la barque d'Amon dans

Les deux bas-reliefs de Séti 1er et de Ramsès II superposent ces baris, il est vrai, en deux petits sous-registres, à l'arrière du vaisseau d'Amon. Mais ni l'une ni l'autre n'apparaissent sur aucune des quatre autres représentations du grand temple de Karnak, ni, il va de soi, sur la stèle de Deir-el-Médineh citée plus loin — ni davantage, sur la rive ouest, dans les bas-reliefs des tombes privées ou ceux de Deir-el-Bahari.

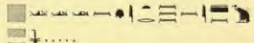
Faut-il cependant admettre, avec Legrain, que le pont de l'« Ousirhat» a pu recevoir ainsi en vrac, sans naos pour les abriter, les me des deux grandes divinités parèdres de la Triade thébaine? Les documents démentent directement ce peu de cérémonie à priori si surprenant. La grande procession de Luxor nous montre, sous Toutankhamon, que Maut et Khonsou possèdent de magnifiques Ouaou, tirés par leur escadrille spéciale sur le Nil. D'autre part, les bas-reliefs de Ramsès III, en son petit temple de Karnak, et ceux de Hrihor, au temple de Khonsou, nous les montrent encore en toute leur splendeur, se rendant à Apit-Rîsit (voir pl. XVII), tout comme le font les beaux cortèges représentés dans les tombes thébaines. On ne peut songer à penser que justement sous le règne fastueux de Séti Ier, Maut et Khonsou aient été dépossédés de leur flotte particulière, pour les retrouver sitôt après. Car pour Ramsès II, nous sommes fixés par les textes. Les choses doivent s'interpréter autrement : les grandes scènes de Luxor, de Ramsès III et de Hrihor représentent une des grandes fêtes où les trois Ouaou et leurs escadres respectives, avec toutes les troupes des cortèges, se rendent à Luxor ou sur la rive ouest. Elles traduisent ce qui avait lieu dans la réalité. Les deux bas-reliefs de Séti le et de Ramsès II, eux, exposent les fondations du Roi en général, et elles résument leur

la cabine centrale. Les barques de Maont et Khonsou sont à l'arrière, et celles d'Ahmès. Nofritari et du roi (?) à l'avant (p. 32).... Les trente porteurs déposaient (sur l'a-Ousirhata) le pavois et la barque dans la cabine d'honneur, tandis que Maout, Khonsou, Ahmès Nofritari et le roi se rangeaient modestement autour de lui (p. 45).... Les barques d'Amon, de Maout, de Khonsou, d'Ahmès Nofritari et de Séti I' devaient, en cette fête de la Vallée, être embarquées à Karnak sur le vaisseau Ouser-Hat (p. 64). «

assez malaisée à résoudre. Elle se rattache, je crois, à la faveur particulière de son culte à partir de la XIX dynastie. Quant à la bari du Roi, elle n'apparaît nulle part sur les « Ousirhat» représentés à Karnak ou dans les tombes thébaines. L'hypothèse de Legrain semble donc se fonder uniquement sur l'interprétation des scènes de la grande colonnade de Luxor où figure, sur le pont, une bari royale et la « statue vivante» d'Amenhotep III. Ce point difficile sera discuté au chapitre de la composition du cortège de la Fête.

splendeur en montrant le grand "Ousirhat" halé par le Roi et les dieux. Accessoirement, le Pharaon a voulu exprimer qu'il n'avait eu garde d'oublier, en ses fondations pieuses, le culte de Maut et de Khonsou. Comme Amon, ils ont reçu les dons du Roi, de nouvelles Ouaou magnifiquement refaites. C'est très probable pour Séti Ier; et c'est certain pour Ramsès II, comme l'atteste cette mention de Baknikhonsou : "J'ai fait construire de grands navires du "Début des Flots" pour Amon-Ra, Maut et Khonsou (1) ". Mais pour ne pas rompre l'unité de composition du bas-relief, le dessinateur de la scène s'est contenté de mettre les deux petites baris, et devant elles un autel. D'autre part, pour montrer qu'elles sont associées au culte du grand vaisseau, et que leurs navires accompagnaient l'« Ousirhat», on les a placées en arrière du Pir-Oirou de celui-ci, et en les superposant dans l'ordre de préséance où elles se présentaient dans la réalité (voir au chapitre v, pour ces escadrilles et leurs vaisseaux respectifs): d'abord celle de Mant, puis, derrière (et par conséquent au-dessus, suivant la perspective habituelle), celle de Khonsou Nofirhotep. C'est un indice de plus que les tableaux du second pylône ne représentent pas une lête déterminée, mais l'ensemble des fêtes, et que, suivant un usage dont les représentations nous offrent des exemples constants, on a condensé l'idée générale dans l'acte essentiel, quitte à surcharger les surfaces libres d'indications complémentaires, sous forme abrégée. Ainsi jadis ont procédé, chez nous, à maintes reprises, nos peintres ou nos imagiers, quand ils imaginaient, par exemple, de condenser en une scène unique, dans le panneau central d'un triptyque, la vie et les miracles de quelque saint.

Au-dessus de toutes ces magnificences, un texte richement ciselé encadre de ses légendes de droite et de gauche le haut du Pir-Oirou. Il ouvre, en notre série, ces discours grandiloquents qu'introduit la XIX<sup>o</sup> dynastie dans les commentaires écrits des bas-reliefs de Temple (2). Amon, s'adressant nà son fils



(a) Le texte dans Grampolilon, Notices, t. II, p. 52, a été collationné sur l'original. Il ne m'a pas paru nécessaire de donner ici in extenso le texte hiéroglyphique, et je n'ai cité que les passages se rapportant à la cérémonie.

bien-aimé " Séti I", lui exprime la joie de son cœur des fondations faites en Thèbes (l. 1-4), son allégresse, [1], de tout ce qu'il a ordonné, en particulier pour son sanctuaire, "faisant ainsi resplendir Thèbes en travaux éternels, splendides comme le disque d'Atonou quand il apparaît à l'horizon au matin " (l. 5-9), puis il vante le magnifique vaisseau qu'il lui a donné : [1] [1] [1] (l. 9-10). Il énumère les matériaux précieux, les bois d'āsh, l'or, les pierres précieuses : "rien de pareil, déclare-t-il, ne s'était vu depuis le temps des Ennéades " (l. 11-14). Après une brève allusion à la "navigation " (l. 15), Amon s'extasie à nouveau sur la magnificence de la bari qui est placée dans le navire (l. 16-18). En vérité, cette œuvre est semblable "à ce que Shou a fait jadis pour son père Rā " [1] [1] [2] En échange de ce que Séti a fait là, lui, Amon, garantit à son fils qu'il aura la durée même de Rā, en qualité de Roi, autant que subsistera la solidité de la voûte céleste (l. 20-23).

On voit le vague et l'imprécision de ce genre de textes. Ils peuvent néanmoins, à l'occasion, donner des renseignements archéologiques sur le navire d'Amon — et parfois même d'un certain intérêt. C'est ainsi qu'au temple de Ramsès III, l'artiste, soucieux de montrer le faste du souverain, a jugé à propos de faire l'énumération, avec chiffres à l'appui, de toutes les substances précieuses entrant dans la construction du navire (a). Mais au point de vue religieux, cette rapide analyse d'un texte de vingt-trois lignes montre assez le peu qu'il y a à en tirer. Une fois que nous aurons appris, par une première inscription de ce type, que le navire est bien l'a Ousirhat a et qu'il est le navire du l'a l'a l'a les autres textes se borneront en règle à répéter ce renseignement. Des fêtes auxquelles il prend part, du rôle qu'il joue, de ce qu'il représente, rien. C'est par les figures divines, par l'ensemble de la représentation murale, ou par de rares et brèves allusions à des textes sacrés qu'il faut reconstituer le reste.

<sup>(1)</sup> La fante du graveur ( pour ) signalée par Champollion peut se voir fort nettement sur la planche IV.

<sup>(2)</sup> La lecture «Ousirhat» est assurée par la ligne 29 de l'inscription gravée au-dessus de la pirogue. Cf. infra.

<sup>(3)</sup> C'est la grande scène de la procession des navires divins allant à Apit-Risit, figurée au temple de Ramsès III à Karnak, mur extérieur nord. Toute la paroi est encore entièrement inédite. Voir, pour cet inventaire, au chapitre traitant l'organisation du cortège.

Deux autres représentations existent encore, à ma connaissance, de l'« Ousirhat» construit sous le règne de Séti I<sup>ex</sup>. L'une et l'autre proviennent des
tombes privées de la nécropole thébaine, et sont encore inédites. La première
figure l'arrivée du navire à la région des Memnonia, et appartient au tombeau
d'Amonmosou (1). La seconde, détachée d'une tombe de Deir-el-Médineh, appartenait à un Sotmou-Ashou nommé Amon-am-Anit, et est aujourd'hui au
Musée du Caire. Elle montre l'« Ousirhat» arrivé au bout du canal menant
à Gournah et la bari d'Amon ressortant du temple funéraire de Séti I<sup>ex</sup> (2). Ces
deux importantes représentations seront étudiées le moment venu d'examiner
l'itinéraire et les cérémonies de la Fête (voir pl. XI et XV).

Examinons à présent l'esquif qui remorque l'immense navire :

Sur la proue, relevée à la façon des vieilles pirogues de jonc et s'épanouissant en gerbe de papyrus (3), est perché l'Épervier (4) de garde. L'avant est occupé par trois hampes d'« enseignes » surmontées respectivement du ), du 1 et du cartouche de Séti le, celui-ci surmonté des deux plumes et accosté d'uræus 1. Après eux, la Mirit, personnifiant les berges du Nil du Sud, les bras levés et tournée vers l'arrière (5).

A la suite de toutes ces figurations symboliques, quatre grands personnages tirent une corde, dont l'extrémité est attachée à la proue du grand « Ousirhat». Celui de tête est l'Anoubis « Ouvreur des Chemins», qui prend ici l'épithète de 🛊 🚎. Le second est le roi Séti lui-même; le troisième, Khnoumou à tête de bélier, avec l'épithète de — 🎏, et le quatrième, à tête d'Épervier, est dit

En arrière vient un second groupe d'emblèmes, où nous retrouvons les deux

(1) Nécropole de Dra Abou'l Nagah, tombe n° 19. Voir pl. XV. Voir également au chapitre de l'itinéraire du cortège.

(3) Musée du Caire, galerie N, vitrine placée à l'entrée nord, entre la galerie M et la porte de la salle O, en dessous de la fenêtre en pierre découpée à jour n° 670, provenant du palais de Ramsès III à Médinet Habou. Ce bas-relief porte le numéro 43271; il a été ramené de Gournah par Baraize en 1914. Je donnerai, le moment venu, les raisons qui permettent d'attribuer ce bas-relief à la nécropole de Deir-el-Médineh.

(5) Cf. Jéquien, Matériaux... d'un dictionnaire d'archéol. égyptienne (= Bulletin I. F. A. O., t. XIX), au mot Aerostole, p. 50.

(4) Le même Epervier figure dans la représentation de Ramsès II et à l'avant du navire de Philippe Arrhidée (voir plus loin).

(9) Cf. un peu plos haut le passage de la stèle de l'Amenophium consacré aux deux déesses Miriti (avant-dernier alinéa, in fine). khaibit 1 plantés sur le pont de l'« Ousirhat» d'Amenhotep III, et le 3 que nous retrouverons figuré sur l'« Ousirhat» de Thotmès III. Enfin, les deux rames-gouvernails, sans barreur (1).

Comme au-dessus du grand « Ousirhat », un texte, long de vingt-neuf lignes, surmonte l'ensemble de la scène (1). Après la titulature de Séti le (l. 1-4), l'inscription énonce : \\ \frac{1}{2} - \frac{3}{2} \equiv \frac{1}{2} \rightarrow \frac{1}{

De nouveau intervient une description de l'éclat [] [ ] \text{ \text{\text{---}} \text{----} \text{----} \text{----} \text{-----} \text{-----} \text{de la richesse du navire, de ses ors, de ses pierres précieuses, de ses faces (\( \bullet \cdot \phi \)) en or, etc. (l. 7-10), la mention que "R\( \bar{a} \) y fait sa navigation " (l. 11). Le texte vante à nouveau la magnificence de la bari; puis viennent les assertions inévitables : elle "illumine l'eau céleste de sa splendeur" (l. 13-14); c'est une chose "comparable au Soleil apparaissant à l'horizon " (l. 14-15), et "jamais rien de pareil ne s'était vu depuis le commencement des temps " (l. 17-18). La suite est un peu plus intéressante :

Mais c'est la signification générale de la scène qui mérite toute attention. Nous sommes ici, à première vue, en présence d'une cérémonie réelle, puisque nous voyons l'a Ousirhata tel que l'a fait construire le Roi; et d'autre part, le vaisseau est remorqué par une de ces grandes pirogues mystiques réservées aux représentations de la vie céleste des dieux; et l'équipage de cette pirogue comprend trois dieux en compagnie du Roi. Il ne s'agit donc pas de ces scènes ordinaires où (comme au rituel de fondation ou à la présentation de l'offrande, par exemple) l'on représente simplement ce qui se faisait pendant l'office; ni

<sup>(1)</sup> Pour toute cette représentation, voir planche V la felouque, à peu près semblable, de Ramsès II.

davantage de celles où les résultats de la cérémonie sont exprimés par des représentations où les dieux bénissent, adoptent, couronnent ou récompensent leur héritier. Celle que voici appartient à un type mixte, dont les premières manifestations apparaissent avec la XVIIIe dynastie, s'y développent, et semblent avoir atteint leur plus haut point avec la XIXe. Le procédé consiste, en gros, à prendre un acte du cérémonial (d'un rituel de fondation ou d'un épisode du Sacre royal, par exemple), et de substituer, partiellement ou totalement, aux acteurs humains de la liturgie les Dieux ou les Génies dont ils répètent les actes sur cette terre. Ces sortes de compositions ont pour l'archéologie un précieux avantage : elles expliquent la signification religieuse des variantes où l'artiste n'a mis en action que des humains. C'est ainsi que l'on substituera aux porteurs ordinaires de la sedia royale les Esprits de • et de - à tête d'épervier et de chacal, pour mieux exprimer la valeur et le sens qu'a l'apparition du Pharaon sur son pavois (1). Ou bien, exceptionnellement, la bari d'Amon et ses trente porteurs humains seront remplacés-par deux troupes de Divinités aux têtes des mêmes animaux, pour signifier que le dieu de Thèbes est escorté et gardé par toutes les troupes, les coc des dieux du Monde méridional et du Monde septentrional (2). Une des scènes les plus significatives en ce genre est celle, si fréquente, de ce que Champollion a appelé la chasse «à la traînasser, celle où le Roi capture au filet à rabattement, dans les étangs, le gibier d'eau (3). Les textes ou les tableaux ptolémaïques nous ont appris que ces scènes avaient lieu dans la réalité. Le Roi faisait réellement en pirogue le simulacre de capturer les poissons ou les oiseaux des marais (1). Le bas-relief d'Edfou (5) montre que le sens de cette cérémonie était - ou avait fini par

(1) Par exemple, Amenhotep III au temple de Luxor, Cf. Gayet, Le Temple de Louxor (Mémoires de la Miss. franç. au Caire, t. XV), salle G, pl. LXIV (les chiffres sont ceux à droite de la marge). La cérémonie réelle, ibid., pl. XIX. Comme autres exemples de ces compositions irréelles, cf. Mariette, Abydos, t. 1, pl. 29, 31.

(3) Karnak, Salle hypostyle, paroi intérieure. muraille sud, section sud-ouest. Cf. Legrain, Bulletin I. F. A. O., t. XIII, p. 45.

(3) A Karnak, dès le règne de Thotmès III. La scène figure à peu près dans tous les temples et est trop connue pour qu'une bibliographie soit requise. Cf. les exemples cités dans Leréeure, Rites, p. 131, et pour celle de Philippe Arrhidée, à Karnak, de Rougé, OEugres (= Biblioth. égyptol., t. V, p. 183).

(4) Voir au chapitre v de cette étude le texte des cérémonies accomplies, au jour du Sacre, sur l'étang sacré du Temple de Memphis par Ptolémée Dionysos.

(3) Extrémité sud du mur du couloir de ronde, face intérieure, côtés est et ouest, près du passage menant à la cour péristyle. être — celui de la destruction des impies, des ennemis des dieux ou de ceux de l'Égypte (1). Les figurations des temples transcrivent cette scène en montrant le Roi tirant sur la corde qui ferme le filet-trappe avec l'assistance de divers dieux, parmi lesquels nous retrouvons de nouveau Khnoumou et l'Horus du Kobhou (2). Le but est en effet, non pas tant de représenter exactement ce que le Roi a sait que de rappeler qu'en le faisant, il a agi comme un dieu, comme l'ont sait jadis les dieux, et qu'il est encore mystiquement soutenu de leur aide. Et au moment où il répète ces actes légendaires, il ne sait pas seulement comme eux et avec eux; il devient réellement l'un d'eux.

Il n'est point du tout nécessaire, comme on a tendance à l'assurer, de supposer en ces scènes la reproduction murale de quelque mascarade réelle, et de s'imaginer des cérémonies égyptiennes où des prêtres s'affublaient de déguisements et de masques (3) à la façon des féticheurs de l'Afrique équatoriale. C'est rabaisser singulièrement la valeur symbolique et l'enseignement des

(1) La signification religieuse de la chasse dite #à la trainasse # (terme d'ailleurs assez impropre) n'a pas été fixée avec précision. La constance et la fréquence de cette représentation attestent son importance, et l'on sait qu'elle est toujours mise en rapport avec le rituel de fondation. L'opération matérielle est rigourensement calquée sur celle qui avait lieu réellement dans la vie égyptienne, telle que nous la montrent des séries indéfinies de bas-reliefs ou de fresques dans les tombeaux, depuis les Memphites jusqu'au second Empire thébain. Il y a là un indice d'une extrême antiquité, qui rattache peut-être ce rite au culte des grands vaisseaux divins de la façon qui sera exposée au chapitre rv de cette étude. L'importance de cette cérémonie, d'autre part, est prouvée par la participation de dieux tels que Thot, Khnoumou et les divers Horus. J'essaierai, an même chapitre, de présenter sur son but primitif l'hypothèse rattachant cette cérémonie à la cosmogonie solaire et au mythe de Ra d'Héliopolis.

(3) Cf. Levérore, Rites, p. 130. L'approvisionnement des autels donné comme motif de ce rite est une adjonction postérieure. Un bon exemple de ce rôle de Khnoumou et des dieux Horus («vengeur» et Khenti (ou Nib) Kobhou) est fourni par la grande scène d'Abydos faisant face à la célèbre représentation du taureau pris au lasso (couloir menant à l'escalier des terrasses, à droite du passage dit de la «Table des Rois»).

[3] Legrain (Bulletin I. F. A. O., article cité, t. XIII) est revenu avec insistance sur la thèse du déguisement. Il parle des prêtres «à masque d'épervier et de chacal= (p. 10). =Tout ceci n'est nullement allégorique. Les porteurs sont une sorte de garde d'honneur dont chaque membre représentait un des dieux de la grande et de la petite Paout thébaine » (p. h1); et il parle un peu plus bas de «cet homme, grave assurément, qui, à certains jours, doit revêtir les insignes de Montou ou de Geb, ou se convrir la tête d'un masque d'épervier, pour jouer son rôle dans la représentation du «Mystère de la procession d'Amon-Rà». Ceci ne s'applique pas qu'à lui seul, mais aux 29 hommes qui représentaient les autres membres de la grande et de la petite Paout aux masques d'épervier et de chacal = (p. 62). murs du Temple égyptien de vouloir à toute force qu'ils ne reproduisent jamais que des scènes réelles. On est alors obligé d'imaginer, pour tous les tableaux où apparaissent les dieux, une armée de figurants, jouant les personnages divins (1), et déclamant à leur place les discours inscrits au-dessus des figures du Panthéon national.

Mais ce n'est pas seulement réduire le rôle des bas-reliefs à une sorte d'inventaire descriptif. C'est se heurter, dès que l'on entre dans le détail, à des difficultés d'ordre matériel. Le cas de notre scène le montre justement. L'énorme vaisseau de l'a Ousirhat (les textes assurent que sa longueur sous Ramsès III était de 130 coudées) (2) nécessitait, pour être remorqué, la coopération de plusieurs puissants navires à voiles et à grandes rames de galère (5). Se l'imagine-t-on pris en remorque par une simple nacelle où prennent place quatre figurants? Et qui actionne cette pirogue où les quatre personnages ne font que tirer à la cordelle?

La réalité du sens de cette scène est tout autre : il s'agit de montrer quelque chose que jadis les dieux représentés ont fait pour Celui qui est aujour-d'hui à bord de l'a Ousirhata; quelque chose que le Roi fondateur répète aujourd'hui, et dont la répétition fait qu'il agit comme les dieux jadis, qu'il est encore aujourd'hui assisté par eux, avec eux (4), et qu'une telle action, faisant de lui-même un dieu, lui confère toutes les puissances et tous les bénéfices d'une telle assimilation. A examiner la scène de Séti Ier sous cet aspect, l'interprétation des tableaux d'Amenhotep III se manifestera déjà plus clairement, puisque celui de Séti Ier et celui de Ramsès II ne sont que la transcription symbolique du premier, et qu'ils commentent, par l'image et le texte, ce qui n'était pour nous que la pure et simple représentation d'un transport par voie fluviale. Si le vaisseau royal d'Amenhotep (et avec lui, ceux de Toutānkhamon, de Ramsès III, de Hrihor (5), de Philippe Arrhidée, etc.) a pour équivalence exacte, comme valeur religieuse, la nacelle de Séti ler et celle de Ramsès II

<sup>(1)</sup> Cette question des prétendues mascarades transformant le Temple en une sorte de théâtre perpétuel sera examinée au chapitre 1v.

<sup>(1)</sup> Voir à l'historique de l'a Ousirhat ..

<sup>(2)</sup> Voir au chapitre de l'organisation du cortège et de la traversée du Nil.

<sup>(\*)</sup> Voir ce qui est dit au chapitre suivant de la navigation du Soleil.

<sup>(</sup>i) Voir, pour la série de ces grandes compositions murales, ce qui en est dit à l'historique de l'«Ousirhat», ainsi qu'à l'étude archéologique du navire.

décrite un peu plus loin, les valeurs de tons ces actes sont identiques dans chacun des cas; et ce que déclarent les inscriptions du deuxième pylône s'applique, sauf indication contraire du texte, à toutes les scènes où le Roi, à bord de son navire, remorque l'« Ousirhat». Il y est censé refaire ce qu'ont fait les dieux figurés au deuxième pylône.

Or le premier de ces dieux, celui qui se tient à l'avant, est significatif. C'est l'Anoubis « Ouvreur des Chemins» \( \forall \times \text{"Chef des deux rives du Monde méridional» \( \forall \text{ \text{ = constant d'Anoubis avec cette épithète et comme guide du Soleil en sa course est trop connu pour demander aucune démonstration. De là une partie de son rôle dans les cérémonies du Sacre royal ou celles du \( Hab\)-Sadou \( \forall \). L' \( \text{ Ousirhat = d'Amon, comme la barque solaire, commence donc symboliquement son voyage comme celui de \( \text{R\overline{a}}, \text{ vers le Sud, et prend le même guide. Tenons-nous-en pour un moment à cette provisoire constatation.} \)

Si nous essayons à présent de dégager des deux inscriptions les quelques indications religieuses qu'elles peuvent fournir, l'impression est - on l'a vu — que le texte en est aussi insignifiant que verbeux. La joie et les dons de reconnaissance d'Amon ne nous apprennent rien, non plus que les passages où l'on vante la magnificence du navire (à part quelques termes du vocabulaire technique) ou que l'enthousiasme des dieux qui tirent sur la corde de remorque. Le plus solide, en fait de renseignements précis, reste dans la preuve matérielle que le navire est bien le fameux « Ousirhat », ce qui confirme définitivement les présomptions suggérées sur le vu des caractéristiques archéologiques, à propos des navires d'Amenhotep III. Mais de quelle fête il peut s'agir, aucun détail, sauf l'indication fugitive - la @ qui, en somme, désigne toutes les fêtes possibles du culte de Karnak. Des actes mêmes de la cérémonie, il faut saisir dans toute cette phraséologie quelques mots noyés dans les formules en apparence les plus banales. Par exemple, on apprendra qu'il s'agit pour le Roi de faire ce que jadis le dieu Shou a fait pour son père : faire briller son Père sur l'atour céleste, sur cette eau courante, vivifiée et dégagée de la masse inerte et ténébreuse du noun = des eaux primordiales (2).

<sup>(1)</sup> Cf. e. g. NAVILLE, Festival Hall, etc., pl.

(2) Voir an chapitre v, pour le sens des li, IX, etc.

Mais ce vague et cette imprécision sont intentionnels. C'est qu'en somme, le tableau du second pylône ne cherche pas à représenter une fête de la navigation de l'a Ousirhata, mais l'ensemble des fêtes auxquelles ce navire prend part. Et ce faisant, le Roi dédicateur a entendu exprimer deux choses: d'abord qu'à chaque occasion où sa galère prenait en remorque le temple flottant d'Amon, c'était comme si cette galère était, successivement, la piroque de chacun des dieux qui aident là-haut le navire du Soleil à accomplir son périple. En second lieu, qu'en remplissant ainsi tour à tour l'office des grands dieux du firmament dans cette tâche, lui, le Roi d'Égypte, avait accompli son devoir de fils des dieux, de collaborateur à la tâche divine qui se répète depuis que le monde est monde organisé, et qu'il identifiait son essence à celle des divins protagonistes [1].

(1) Je n'ose m'aventurer trop avant dans le détail de ces représentations et de leurs valeurs. En fait, elles sont plus conventionnelles encore qu'il ne vient d'être dit. Que la felouque ou pirogue des dieux et le navire remorqueur du Roi fussent symboliquement une seule et même chose, voilà qui peut être tenu pour acquis sans s'égarer dans les subtilités. Mais au fond cette pirogue des dieux n'est elle-même qu'un procédé conventionnel. Les dieux élémentaires ou stellaires qui y prennent place n'accomplissent pas leur tâche tous à la fois. Sauf Anoubis Ouap-ouaitou qui restait peut-être à l'avant du navire de Rā, les autres prenaient leur rôle de remorqueur ou de convoyeur à des moments différents du voyage; et il y en avait non pas deux comme dans la felouque de Séti I", ou trois comme en celle de Ramsès II décrite ci-après, mais toute une série. Le bas-relief résume donc en une embarcation et deux ou trois dieux (outre le Roi), ce qui, au ciel, nécessitait des séries de dieux et d'embarcations différentes. Mais est-ce bien tout en fait d'abréviations? Au risque d'être taxé de subtiliser à l'extrême, je crois que la convention pictographique ne s'en tenait pas là. On admet, à l'ordinaire, que le navire d'Amon est halé par un autre bateau, comme le serait

au ciel le navire de Bā. Mais ce navire, jamais les représentations des heures de la nuit ne le figurent ainsi pris en remorque. Il navigue avec son équipage de dieux. On le hale souvent, mais c'est de terre, et pas du bord d'une embarcation - ce qui est d'ailleurs moins étrange que de faire haler par une corde tenue en mains à bord d'une pirogue qui n'a elle-même ni ramears ni pagaveurs pour se mouvoir. Dirat-on que c'est une «barque-fée» qui n'en a pas besoin? En ce cas, le vaisseau du Soleil en aurait encore moins besoin pour avancer et se passerait de son navire remorqueur. C'est qu'en réalité, ce qu'on voulait exprimer avant tout, c'était l'aide des dieux, dans une cosmologie céleste où les mouvements des êtres avaient lieu sur l'eau, - et donc en pirogue, s'il fant l'exprimer en iconographie; et que d'autre part, il fallait montrer au naturel la magnificence du temple flottant dont Séti l" ou Ramsès II ont fait le substitut du navire solaire.

La scène est done ultra-conventionnelle. Et que la felouque soit le navire du Roi n'est ainsi qu'une première équivalence. Mais en fait, cette felonque est aussi le navire même de Rā (voir les barques du Biban el-Molouk et leurs équipages) ou plutôt la série des navires solaires Quant au but général des textes, dont nous avons ici pour la première fois un spécimen à peu près intact, c'est l'intitulé du bas-relief de Ramsès II qui nous permettra tout à l'heure d'en serrer la signification d'un peu plus près, et justifiera, dans une certaine mesure, cette banalité et cette phraséologie

de si pauvre apparence.

Cette première interprétation de la scène n'est ainsi que très superficielle. Elle peut justifier du but général que se propose une telle représentation, et indiquer à quel ordre de faits religieux elle se réfère. Elle n'explique nullement pour quelles raisons et par allusion à quelles activités le compositeur a mis en scène ces divinités. Mais sitôt que l'on s'avance sur ce terrain, on se trouve en plein domaine des faits cosmogoniques et de l'immense répertoire des textes à allusions mythologiques. Sans essayer de définir dès à présent ce que représente Khnoumou pour la théologie ramesside, et encore moins le dieu Épervier qui lui est associé, il est donc nécessaire de montrer au moins en quoi ils contribuaient à faire avancer le navire du Soleil et, partant, pourquoi ils halaient à Karnak celui d'Amon-Rā.

Les scènes comme celles-ci ne sont jamais laissées à la fantaisie ou à l'inspiration d'un décorateur. Les épisodes choisis entre tous les autres peuvent varier d'un temple à l'autre. Mais tous reposent sur des données aussi anciennes et aussi immuables qu'un rituel de fondation, de purification ou un cérémonial de couronnement. Tous sont la transcription pictographique de récits et d'activités définis par la théologie. Et l'on ne manie pas à son caprice les personnages ni les légendes d'une histoire sainte. La scène de Karnak doit, par conséquent, correspondre, à priori, à un formulaire ou à des textes aussi

(cf. e.g. Ounas, 1. 483, où les dieux font pour Ra le cet le le se de sa barque). Des dieux qui sont là (sauf Ouap-ouaïtou), deux sont des dieux ouraniens et stellaires de l'ablme des eaux célestes, et le Roi est avec eux pour faire comme eux et aidé par eux. Mais les choses se passaient l'une après l'autre — et l'on halait la barque de terre (donné et entendu que ce halage signifie les aides, les défenses, les actes organisateurs du monde dont le formulaire des Pyramides nous détaille les activités). Tandis qu'ici tout le monde hale à la fois, et se place à

bord de la barque qu'il s'agirait justement de haler (ce qui est absurde). Finalement, Rā n'est pas dans son propre bateau, mais ses emblèmes essentiels sont restés à bord. C'est qu'il s'agit de montrer — ou d'essayer de montrer — nombre de choses à la fois : l'aide successive des dieux du mythe cosmogonique, le rôle du Roi, la vieille barque du Soleil et en même temps le don royal pour la procession terrestre qui en reproduit la course. Alors, c'est par la propre ouaa céleste de Rā que se fait remorquer la réplique terrestre, l'«Ousirhat».

anciens que peuvent l'être, par exemple, dans le domaine funéraire, les énoncés des Pyramides.

La présence de Khnoumou «Seigneur du Kobhou», dieu cosmogonique, ne peut donc être en rien une manifestation de style, une sorte de poncif. Les formulaires des purifications funéraires contiennent de nombreuses allusions à cette zeau de renouvellementz, à cette eau pure et fraîche qui vient du Kobhou, et l'ingénieuse allitération qui déclare au mort que Khnoum l'identifie à lui v = v 3 y est mieux qu'un exercice d'esprit sur les mots khnoum et khnoumou, ou qu'une déclamation magique cadencée en assonances. Si Khnoumou, dans les bas-reliefs, façonne les êtres divins sur son tour à potier, c'est façon d'exprimer comment les formes visibles, les apparences charnelles tirent leurs éléments vitaux de ce Kobhou dont il est la personnification. Khnoumou ne façonne pas seulement les êtres divins en général; il façonne aussi l'œuf du monde, et cet œuf que les théologies historiques ont essayé de rattacher au mythe de Rā, en y enfermant le Soleil quotidien. Je me borne à renvoyer sur ces points établis de longue date à ce qu'en ont dit jadis Maspero et Lefébure, sans entrer dans les subtilités excessives où le second a voulu s'aventurer. Mais l'œuf d'où sort le Soleil au matin, c'est la vie lumineuse et active dégagée du réservoir de vie latente qu'est l'océan des eaux célestes. Il y a bien longtemps que de Rougé a reconnu ce caractère de Khnoumou, personnifiant ce qu'il appelait l'a élément humide ». Il faut préciser davantage ce rôle cosmogonique; et c'est en venir tout droit, par là, à l'ensemble des mythes de la naissance du Soleil. Et pour le moment il n'y a qu'à l'indiquer, sans aller plus avant en cette voie jusqu'au prochain examen des textes. Il suffit de relever là une première indication que l'a Ousirhata, le navire solaire de Karnak, est autre chose qu'une construction d'apparat, destinée à de magniliques processions. Les processions existent bien; mais c'est ce qu'elles signifient qui est le sujet du bas-relief : et ce qu'elles signifient se rattache à la naissance du Soleil et à la première manifestation de son existence.

Quant à l'Horus qui accompagne le Roi et Khnoumou, il est, lui aussi, un seigneur du Kobhou, — [ ] . C'est le titre qu'il prend, d'ailleurs, dans la scène parallèle de Ramsès II (1). Ici l'allusion est moins claire. Pour qui sait ce

que représente en cosmogonie l'enchevêtrement des trente et quelques divinités cosmogoniques (ouraniennes, stellaires et solaires) qui se cachent sous ce nom, il ne peut être question de décider, sur un seul acte et une seule épithète, à quel Horus exact nous avons affaire, et dans quel mythe. Il ne s'agit pas de l'Horus, symétrique de Sit, seigneur d'une des deux moitiés du monde; et l'on ne peut confondre l'Horus Khenti Kobhou avec l'Hor Kobhiou, qui, au reste, apparaîtra tout à l'heure. L'Hor Douaiti Étoile du Matin, l'Hor Abditi de l'Aube, l'Hor Houditi, et l'Hor-m-Khouti sont déjà en scène à bord du grand "Ousirhat" (1), et leur rôle lumineux les prédestine, d'ailleurs, à d'autres tâches dans le grand drame du voyage solaire. L'épithète de « Seigneur du Kobhou - donnée que l'idée de «lustration» par l'eau du Kobhou est attachée à un autre rituel, celui de l'Horus-Sit — nous mènerait à l'hypothèse d'une autre symétrie avec Khnoumou. Mais nous sommes ici en présence de légendes où aucune initiative n'a été permise au compositeur du bas-relief, et je viens de dire que ces images se rattachent à une donnée cosmogonique dont le formulaire doit être aussi ancien que celui des Pyramides. Or, en ce dernier, le parallélisme de cet Horus et de Khnoumou n'y figure pas, autant au moins que j'ai pu le vérifier (2). C'est donc sous les réserves de l'examen

(i) Voir au chapitre v, à l'étude des images ou emblèmes plantés sur le pont de l'« Ousirhat».

[1] Khnoumon, sauf omission de ma part, n'apparait que dans cinq des formules des Pyramides. Celle de Téti (l. 17) est sans rapport avec le sujet. L'assertion que Papi est fils de Khnonmou (l. 455) est un procédé que nous retrouverons pour cent autres dieux célestes on stellaires; il n'apprend rien de spécial. Dans Ounas (1. 556) if est question, en apparence, d'une traversée eque fait Khnoumou . 3 . . Mais la formule de Papi (l. 444-445), assurée par les deux versions de Mirinri et de Nofirkari (et par le passage de Mirinri, l. 155, vraisemblablement défectueux), montre qu'il s'agit en fait d'un navire appelé «OEil de Khnoumou» 😘 - Si l'on examine dans les synoptiques l'ensemble de la formule, en négligeant l'incompréhensible mot à mot de nos traductions

provisoires (cf. édit. Maspero, p. 211), on trouve la donnée que voici : l'adjuration est faite à «celui qui voit devant et derrière lui», ce qui s'entend ici de l'esquif solaire divinisé. Le roi défunt, revenu aux souffles de la vie, 4 . vient loi apporter en don un «OEil d'Horus». Cette appellation désigne valablement, en ce rituel, soit l'offrande d'une chose, soit celle du bénéfice d'une action. Cet « Œil d'Horns» est dit être «dans les marais où l'on navigue» Roi le tient de l'apport que lui en a fait un navire dit «OEil de Khnoumou». Si l'on applique le même sens d'apport d'aide, ou d'apport d'action à ce second «Œil», on obtient une donnée équivalant à ceci : l'action de Khnoumou est manifestée (comme c'est le cas pour tant des énergies célestes ou astrales des dieux du firmament liquide) par un navire, pur moyen

des temples funéraires de la rive droite que nous devons proposer une autre explication: l'Horus du Kobhou serait l'a Horus des Dieux a des vieux textes des Pyramides. Sept formules, à tout le moins, l'y associent perpétuellement aux mêmes opérations et aux mêmes énergies: en compagnie du Roi, de Rā et d'autres Horus, on le voit, quand s'ouvrent les portes du Kobhou, monter à l'Orient, apparaître à l'horizon de l'Est, et, avec ses compagnons, se a purifier a (gardons provisoirement ce sens si vague consacré par l'usage) dans les eaux des a champs a d'Ialou. Ce rôle constant l'apparente à la troupe des dieux stellaires précurseurs du Soleil, et à tous ces protagonistes dont la fonction mythique consiste à se donner d'abord à eux-mêmes, puis à donner à l'Astre du jour et à ses compagnons les forces vitales, en plongeant dans les eaux divines de la renaissance (1). Sa tâche serait donc parallèle à celle de Khnoumou. Celui-ci tire du Kobhou les éléments des formes des êtres, ce qui habille leur substance des formes matérielles, tandis que Hor leur donne l'énergie qui les anime.

Cette coopération des dieux à la navigation du Soleil dans l'iconographie du temple thébain n'est, du reste, que l'emploi d'un thème traditionnel, présenté en d'autres circonstances sous un aspect un peu différent, mais

pictographique de notation. Cette action, exercée dans les étendues marécageuses du ciel où naviguent les dieux, a été exercée au bénéfice du Roi qui, à son tour, vient en faire bénéficier l'esquif solaire pour l'aider en sa route; et coopérant ainsi avec les dieux, il unit ses destinées à celles du voyage solaire. C'est là un simple rapprochement, et rien de plus, avec le Khnoumon et la barque du bas-relief de Karnak. Quant à justifier par le détail mon interprétation de cette formule des Pyramides, les lecteurs qui prendront la peine de lire la traduction actuelle de ce groupe de formules se rendront compte que la démonstration entraînerait à elle seule un chapitre entier de commentaire mythologique. J'ai voulu seulement montrer que les textes des Pyramides possédaient un Khnoumou mélé aux activités divines qui ont les étendues liquides pour théâtre, et des navires comme moyen d'exprimer ces actions. Tout le reste n'est que proposition conjecturale et faute de mieux, dans l'état actuel du commentaire des textes héliopolitains. Je signalerai néanmoins, pour l'intelligence de ce mythe astral, la mention du σlac sinueux» dans Papi (1. 445) qui se retrouve dans la formule d'Ounas, visiblement tronquée. Nous avons là un indice qui permet de rattacher ces passages au groupe des mythes stellaires du ciel Nord-Oriental et à la naissance du Soleil.

(1) Synoptiques n° 525, 981, 986, 999, 1086, 1408, 1412 (édition Sethe). Comparer le rôle attribué à Hiqit dans d'autres formes de la légende. Khnoumou tire de l'argile les substances pesantes, et Hiqit leur insuffle le souffle qui, par les narines, fait pénétrer le principe vibrant et lumineux de la vie.

exactement de même valeur symbolique, et aussi ancien que les plus anciens monuments égyptiens. Quand les mobiliers funéraires protothébains d'El-Bersheh disposent sur les navires du Soleil l'aescorten du dieu, les , les divers supports ou emblèmes, c'est à l'avant que sont placées les files de , ou d'oisseaux dont chacun est un dieu. Et en cela, ces barques ne font probablement que copier les anavires du Soleiln que la magie memphite disposait dans les temples funéraires des rois héliopolitains (1).

Même sur le bas-relief de l'époque classique, le préhistorique vaisseau de Sokaris possédera encore, alignés sur le pont d'avant, les dieux qui aident le Soleil, en files de ; et on les verra guider, en tête, par l'Horus de l'Aube, l'Horus Étoile du Matin, qui, cette fois, prendra l'aspect du poisson Abdou (2). « J'ai vu se manifester l'Abdou», dit le Mort qui, dans les hymnes solaires, glorifie l'apparition victorieuse du Soleil au matin et associe ses destinées funéraires à cette résurrection : entendant par là qu'il assiste à cette première lutte contre les Ténèbres, où l'aube d'argent prépare, par sa victoire sur le monde de la Nuit, la sortie triomphante du Soleil. Et notons que par un curieux retour aux graphies anciennes, les dieux ptolémaïques, sur de longs navires conventionnels, réduits à de simples silhouettes, s'abrégeront parfois de même en troupes d'oiseaux (3).

Quelle que soit donc, pour le moment, la répartition précise des activités entre Khnoumou et cet Horus, l'ensemble de la scène du halage revient à une sorte de présentation, en abrégé, de la légende de la sortie de l'Astre des eaux célestes du Kobhou, où les dieux élémentaires lui ont donné ses formes et son activité lumineuse, puis ont assuré sa mise en marche vers le Sud sous la direction du grand «Montreur des routes célestes». A ce premier chapitre de l'organisation du monde, qui se renouvelle dans la durée indéfinie, la § 0 §, le

<sup>(1)</sup> Cf. G. Foucart, Un navire du Soleil (= Journal des Savants, 1906), p. 363-367.

<sup>(\*)</sup> Toutes les représentations soignées du vaisseau de Sokaris, le Honou, figurent ce poisson à l'extrémité avant du pont, près de la tête d'ibex de l'aplustre, où il semble guider la file des sou des alignés derrière lui. Je donnerai, à propos de l'identité de l'Horus-Donaït, Étoile du Matin, et du Poisson Abdou, les rai-

sons qui m'ont paru démontrer, à son tour. l'identité de l'Abdou et du poisson de la barque de Sokaris, et pourquoi elle est préférable à l'assimilation avec le poisson solaire

<sup>(3)</sup> Notamment quand il s'agit de montrer l'offrande du navire avec son équipage de dieux. E. g. les scènes du «chemin de ronde» du Temple d'Edfou, murs de la Cella, citées un peuplus loin.

Roi est venu apporter son activité. Comme les dieux qui sont là, il a aidé le Soleil à se manifester et à accomplir ses destinées. Et comment il l'accomplit sur cette terre, en ce qui regarde spécialement ces grandes cérémonies du culte qui reproduisent ici-bas les actes de là-haut, c'est ce que montre le magnifique vaisseau halé par la pirogue, cet « Ousirhat», dont les navigations répètent sur le Nil le voyage véritable du navire céleste de Rā. Et les textes insistent sur cette ressemblance des deux navigations, ainsi que sur la similitude de leur éclat doré.

Ces manifestations de l'art religieux thébain et leurs intentions sont intéressantes à comparer avec celles des âges postérieurs. Leur valeur, comme leur interprétation, en reçoivent d'utiles éclaircissements. Ainsi, en ce qui concerne la «navigation» du Roi et de son père, nous trouverons, à maintes reprises, la confirmation de tout ce qui vient d'être dit dans les équivalences des basreliefs mythologiques des temples ptolémaïques. Mais le temps a fait son œuvre naturelle. En entrant dans la représentation mi-réelle et mi-symbolique de la cérémonie rituelle, le décorateur se trouve invinciblement amené à multiplier, par cette pictographie, les allusions aux épisodes cosmogoniques ou aux actes des dieux, à leurs attributs magiques, à tont ce qui constitue leur personnalité ou leur histoire. Déjà sous les Thébains, les combinaisons arrivent, dans les scènes funéraires, à produire ces tableaux fantastiques où chaque image était pour le non-initié un véritable rébus. Telles les « heures de la nuit » des syringes royales, où du moindre génie aux immenses serpents parsemés de bras, de têtes, de couronnes, tout est allusion graphique bien plus que représentation véritable. Dans les temples, le foisonnement amène (par exemple dans les chapelles de l'arrière-temple de Séti I à Abydos) à ces figures divines hybrides, ancêtres des compositions saîtes et ptolémaïques, dont le moins qu'on puisse dire est qu'elles ne sont plus de l'iconographie des dieux, mais des écritures hermétiques.

Quand il s'agit de la navigation du dieu, les épisodes essentiels sont trop indispensables à indiquer nettement pour les surcharger à l'excès.

Mais tout ce qui est réalité archéologique disparaît. Le navire, étant la base nécessaire d'expression d'une action céleste, devient un esquif ultra-conventionnel, aux lignes et aux proportions invraisemblables. Il est une pure indication scénique. C'est ce que montrent à l'évidence les navires de la grande muraille d'Edfou, où figure le récit de ce qu'on a appelé le «Mythe d'Horus». Et bien entendu, les proportions des acteurs, l'exactitude plastique des gestes deviennent le moindre souci de cette écriture monumentale. Ce que le bas-relief de Karnak combinait encore avec un souci relatif de garder allure de représentation et de décoration, et ce qu'il condensait encore en une seule scène, présentant à elle seule le raccourci de la vie solaire et de la piété royale, le bas-relief ptolémaïque l'allongera en une série couvrant le mur entier, et en ne laissant plus de place qu'à une préoccupation : attester une par une les activités divines associées à l'œuvre royale. Elles fournissent par là même un précieux éclaircissement aux abrégés thébains pour ceux qui, comme nous, n'ont plus le secours de posséder le corpus de la légende divine de l'Égypte archaïque.

Mais, à l'inverse, en ces représentations où chaque figure et chaque geste sont tellement traditionnels et constituent si bien une allusion à un mythe ou à un verset qu'ils en sont comme une sorte d'écriture, il est fatal que la loi des écritures intervienne : l'abréviation. Là où le Roi avait besoin d'être associé aux dieux, on a allongé indéfiniment, pour assurer l'affirmation par tous les moyens. Là où il s'agit de manifester seulement sa piété, il y a avantage, pour multiplier les témoignages, à abréger chacun d'eux. Un temple comme celui d'Edfou regorge de ces indications pictographiques. Ainsi, la constitution d'un wakf deviendra le Roi tenant un domaine III dans la paume de sa main; la consécration d'un temple s'abrège en un édicule T offert aux dieux. Tels, dans la statuaire de notre moyen âge, les rois constructeurs de nos grandes cathédrales tiendront en leur main la miniature de l'édifice divin élevé par leur piété. L'achèvement du temple sera exprimé par le signe de la frise I tenn à la main et offert au maître du sanctuaire, etc. S'agit-il enfin du grand navire indispensable à tout dieu d'Egypte, le bas-relief de Karnak y deviendra cette sorte de jouet tar que le Ptolémée tient en ses mains et présente au maître du sanctuaire. Et par un retour curieux — de pure apparence d'ailleurs - l'abrégé ptolémaïque du vaisseau divin et de son équipage de dieux se trouve avoir même aspect que ces abrégés magiques jadis déposés dans les tombes, avec leurs naoi réduits à des sortes de socles on de supports, et les dieux figurés sommairement par de simples énoncés en signes hiéroglyphiques, tels que les A ou N, ou avec les expressions millénaires employées par les graveurs des textes écrits dans les Pyramides (1). Rien de plus logique, puisque le bas-relief est devenu hiéroglyphe.

De toute cette première discussion sur la signification de la scène de Karnak, je voudrais dégager, pour conclure, le point essentiel en ce qui regarde la fête qui nous occupe : les navigations, la 🗸 🗀 d'Amon-Rā, sont par elles-mêmes l'acte capital de la procession; et cette procession se rattache étroitement à l'ensemble du mythe de la cosmogonie solaire, entendant par ces mots l'ensemble factice condensé par la théologie héliopolitaine. Et sans doute faudra-t-il, bon gré mal gré, entrer tout à l'heure assez avant dans ces concepts, dont l'étrangeté et la complication apparente donnent une impression d'incohérence ou de subtilité sans mesure. Mais ce sont surtout les métaphores et les symboles exagérément superposés ou enchevêtrés qui donnent aujourd'hui cette impression décourageante. L'appareil est plusieurs fois millénaire au temps des Ramsès, fait de pièces et de morceaux appartenant à dix ages successifs. Les idées sont dans le fond assez simples. C'est leur expression qui ne l'est plus pour nous. Et sitôt qu'on veut justifier tant soit peu à fond d'un bas-relief de temple, c'est à ces laborieux éclaircissements préalables qu'il faut pourtant bien en venir.

Mais aime-t-on mieux, alors, s'en tenir indéfiniment à des explications comme celle-ci: «Lorsque Séti le eut réparé, avec des cèdres coupés sur le «Liban par ses troupes, la barque Ouser-ha d'Amon, il se fit représenter dans « un tableau de Karnak, traînant vers le dieu, avec Horus, Noum et Ap-ouat- « ou, la même barque qui en contenait une autre en guise de tabernacle, dans » une imitation en bois du temple. Cette cérémonie était difficile à exécuter; « mais elle a pu avoir lieu au moins symboliquement, comme lorsqu'on offrait » de petits obélisques ou de petites colonnes pour rappeler l'érection de grandes » colonnes ou de grands obélisques; différents rites ont été ainsi plus ou moins » remplacés par leur atténuation (ou même leur figuration), notamment à « l'époque gréco-romaine (2) » ?

<sup>(1)</sup> Les figurations de ces navires n'existent pas en typographie à l'Institut. On les trouvera aisément dans l'édition des textes des Pyramides Bulletin, t. XXIV.

de Saqqarah publiée par Maspero, à tous les chapitres se référant aux navires de Rā,

<sup>(1)</sup> Leréscee, Rites (édition citée), p. 136.

Si nous passons à l'aile sud du second pylône de Karnak, nous allons retrouver sur la face orientale, et symétrique de la grande scène de Séti I<sup>er (1)</sup>, une composition semblable comme emplacement et comme dispositif. Elle appartient cette fois à Ramsès II (2), et le souci de mettre ainsi en place d'honneur la consécration du Grand Vaisseau d'Amon souligne une fois de plus son importance religieuse.

L'ensemble de cette composition, dégagée au moment des travaux de réfection de la grande Salle hypostyle (3), s'inspire, en ses caractéristiques générales, de la scène de l'aile nord, mais avec des modifications intéressantes. La grande scène de navigation de l'a Ousirhat aboutit, cette fois, à une figuration conventionnelle du grand temple, où trône la Triade thébaine. Pour mieux relier le sens de cette navigation à la figuration du dieu suprême de Karnak, l'artiste a fait aboutir la figuration de l'eau du fleuve sous les pieds mêmes d'Amon trônant. L'unité de l'ensemble, au point de vue lecture, est de plus marquée par le tracé des filets verticaux qui encadrent les panneaux successifs de cette muraille.

Comme à l'aile nord, le grand navire du Roi est remplacé ici par la felouque allégorique dont le navire joue le rôle dans la réalité. L'aspect matériel de cette embarcation est en gros celui de sa pareille de l'aile nord; nous retrouvons ici (pl. V) l'avant relevé en calice de fleur des étangs, surmonté de l'épervier à globe solaire, le «Sphinx» sur son pavois, la personnification de l'Égypte du Sud, les bras levés et tournée vers l'arrière, et à l'arrière, enfin, en avant des rames-gouvernails, le T et le n de la garde du Soleil. Mais l'amplification des thèmes, si caractéristique de l'époque qui succède à celle de Séti les, a fait son œuvre dans les détails. Les mâts d'enseigne sont passés de trois à quatre : outre celui du 🚗, de l' 🔊 et celui qui porte le cartouche du roi accosté d'uræus, on a inséré celui de 🚅. Et les haleurs ne sont plus quatre, mais cinq. Outre l'Anoubis «Ouvreur des Chemins» et «Maître

<sup>(1)</sup> Second pylône, aile sud, face est (intérieur de la grande Salle hypostyle), registre premier, entre la troisième et la quatrième travée du bas côté sud, en venant de la nef.

<sup>(1)</sup> On sait que toute la décoration murale de cette partie du temple, à peine ébauchée sous

Ramsès I\*\*, a été laissée inachevée par Séti I\*\*, et que Ramsès II l'a terminée en remettant à son nom les parties des panneaux déjà exécutés à la mort de son père.

<sup>(3)</sup> Ces représentations sont encore inédites, à ma connaissance.

des deux rives du Sud», le Roi, le Khnoumou et l'Horus, tous deux qualifiés de «seigneurs du Kobhou», on a figuré derrière le Pharaon l'Horus du Delta (ou plutôt des étendues lacustres de l'extrême nord du monde égyptien)

L'« Ousirhat», expressément nommé dans l'inscription, avance ensuite, relié par un câble à l'esquif des dieux. Le même état-major y veille à l'avant : l'Épervier coiffé du sur son mât d'enseigne, la Maāīt (?) et la sur son support. L'autel, très mutilé, ne laisse plus voir que le sommet du monceau d'offrandes et les flammes de l'holocauste. Tournée vers le Pir-Oīrou, et de taille héroïsée, la fine silhouette de Ramsès II s'incline légèrement d'un mouvement plein de grâce et présente l'encens. La grande chapelle est précédée de toute sa décoration canonique : les colonnettes d'enseigne (1) supportant l'épervier sur le cartouche royal, les deux beaux obélisques, et les deux grands mâts (pl. VI).

La décoration de la kibôtos est ici moins somptueusement détaillée. L'artiste s'est contenté d'indiquer la rangée d'uræus solaires qui termine le socle extérieur et les deux rangées des mêmes animaux divins qui couronnent l'épistyle. L'intérieur du sanctuaire est de nouveau figuré grand ouvert, et laisse voir la bari d'Amon entourée des offrandes et de tous les accessoires habituels.

A l'extrême arrière, les rames-gouvernails et leur bâti. Un dieu hiéracocéphale manœuvre les câbles de barre. Entre cette divinité et la paroi d'arrière du Pir-Oïrou, nous retrouvons, superposées comme dans la représentation de Séti le, les baris de Maut et de Khonsou, correspondant, comme la première fois, aux fondations faites par Ramsès II en l'honneur de ces deux membres de la Triade, et indiquant par là sommairement qu'il les a associées à toutes les fêtes d'Amon et leur a construit de beaux navires (a).

Comme à l'aile nord, un texte est placé au-dessus de la felouque, et sert de préface à un second texte, inscrit au-dessus de l'« Ousirhat» et contenant le discours d'Amon. Le premier morceau (en vingt-six petites lignes verticales) associe les dieux et le Roi à la tâche commune, et magnifie la beauté de celleci. Amon, de son navire, répond, par le second morceau, en remerciant et en vantant à son tour la magnificence de ce qui a été fait pour lui, pour accorder finalement les « dons d'usage ».

<sup>(1)</sup> Elles sont seulement cette fois au nombre de deux.

<sup>(</sup>b) Voir plus haut les textes de Baknikhonsou et de Roi.

Ce lyrisme de commande, cher à l'époque, ne vaudrait pas, semble-t-il, qu'on s'y arrête à nouveau, si, ici encore, quelques précisions utiles ne s'y cachaient pas çà et là, sous la grandiloquence habituelle de ces sortes de légendes. Dans le texte qui s'étend au-dessus de la felouque, et après l'énumération somptueuse du protocole et des épithètes laudatives (l. 1-9) de Ramsès le Grand auquel rien de pareil ne peut être comparé depuis qu'il existe une descendance des dieux (l. 9), et une série d'affirmations de sa toute-puissance en ce monde, l'inscription en arrive enfin à déclarer qu'Amon fait sa navigation du jour du début des Flots — (l. 18), qu'il prend place dans l'a Ousirhat a comme Rā dans la barque Samktit, — (l. 18), qu'il prend place dans l'a Ousirhat comme Rā dans la barque Samktit, — (l. 20-21) et que tous les dieux exultent devant Amon arrivant à Thèbes, \(\frac{1}{2}\) — \(\frac{1}{2}\) \(\frac{1}{

Les vingt-huit lignes de la réponse d'Amon, et cette fois des « Paouit », sont réparties en deux groupes de quatorze petites colonnes verticales, de façon à encadrer de droite et à gauche de l'épistyle du Pir-Oirou. Elles ne contiennent que le verbiage habituel. On y notera seulement, dans le discours d'Amon, le passage  $\mathbb{R} = \mathbb{R} - \mathbb{R} - \mathbb{R} = \mathbb{R} - \mathbb{R} - \mathbb{R} - \mathbb{R} = \mathbb{R} - \mathbb$ 

Ges discours des dieux, si pauvres en précisions d'ordre rituel ou sur le but exact des actes représentés, peuvent apparaître définitivement simple verbiage, ou sorte de remplissage décoratif. En fait, cependant, ils correspondent à un but plus précis, et ce but est tout autre que d'énoncer ce que nous voulons y chercher aujourd'hui. Le pylône de Séti et de Ramsès II n'est qu'un cas isolé, et comme nous retrouverons le même genre de textes à la grande «sortie» du navire sur les murs de Ramsès III et dans la cour péristyle de Hrihor, j'en voudrais résumer ici même l'économie générale, pour n'avoir plus à y revenir.

Ce genre de morceaux constitue une sorte de formulaire juridique — je n'ose dire magique, mais c'est bien le fond — liant les deux parties contractantes, le Roi d'Égypte et son père le Roi des Dieux, par un accord dûment écrit, et attesté par de divins témoins. On entend bien que je force un peu sur les termes.

Un premier texte est placé au-dessus du Roi accomplissant l'acte. L'énoncé de son protocole pose avec précision ses noms, titres et qualités. Puis on dit ce qu'il fait et ce qu'il a donné. Ce qu'il fait est dit en paroles, et montré par l'image étant accompli, comme les dieux et avec les dieux. Ce qu'il donne est énuméré et vanté sans retenue. Ce qu'il attend en retour est exprimé, en fin d'acte. C'est dire en somme : voici ce que j'ai fait, et j'ai droit en retour à telle promesse.

Le second texte est inscrit au-dessus de l'arche qui abrite Amon et placé dans sa bouche : \(\bigcap\_{\bigcap} \bigcap\_{\bigcap} \bigcap\_{\bigcap} \bigcap\_{\bigcap}.\) Le dieu reprend les considérants, constate le don, en vante à nouveau la magnificence et rend une sorte de décret qui le lie.

Les mots techniques épars çà et là sont choisis à dessein.

Ils sont une allusion à un acte légendaire, ou une équivalence mystique; ils sont empruntés à la terminologie du rituel ou de la littérature sacrées, et constituent, pour leur part, un renforcement de la valeur contraignante de l'accord. Le temps a pu faire son œuvre et introduire çà et là la recherche du beau style, du mot ingénieux, de l'allitération précieuse : le do ut des reste à la base de cette rédaction; et à en bien chercher les origines, nous arriverions droit à l'incantation impérative, qui procède par enchaînement de syllogismes et oblige la personne évoquée à se soumettre.

Ces textes, comme ceux de Séti I<sup>er</sup>, nous expliquent aussi, chemin faisant, pourquoi le décorateur a préféré représenter le navire symbolique plutôt que le navire royal de la réalité, tandis qu'au contraire il a figuré celui-ci sur les murs de Luxor, du petit temple de Ramsès III ou de celui de Khonsou (1). Ces trois dernières représentations ont pour but de montrer exclusivement les cortèges religieux de Thèbes orientale, et la part de Maut et de Khonsou à ces fêtes. Les deux scènes ramessides du second pylône, comme celle d'Amenhotep au troisième, veulent exprimer la totalité du culte d'Amon en ses différentes sorties à bord de l'a Ousirhat, aussi bien dans la Thèbes de l'Ouest

<sup>(1)</sup> Voir au chapitre traitant de la composition du cortège fluvial.

qu'à Luxor ou aux autres sanctuaires de la rive Est. L'on objectera que les scènes de la XVIIIe dynastie montrent cependant le vaisseau royal réel au Troisième Pylone. En effet. Mais d'abord ce vaisseau y est figuré conventionnellement, c'est-à-dire sans toute la flotte qui, dans la réalité, lui prête son aide. Et il n'est pas question de l'escadrille de Mant et de Khonson qui escortait le cortège réel. Ce qu'on a voulu indiquer, c'est l'acte accompli par le Roi, le halage de l'e Ousirhate par la corde. Et si l'on a représenté le vaisseau véritable, et non la felouque fabuleuse dont il répète les actes divins, il y a là une cause d'ordre beaucoup plus général. Nous ne sommes encore ici qu'au début de ce développement constant, dans la décoration du temple thébain, d'un mode de figuration qu'il faut se résoudre à qualifier de «symbolique». Entendons par là un mode d'expression plastique consistant à substituer graduellement à la représentation réelle des actes du culte celle qui prétend montrer directement à quel acte de la vie des dieux correspond cette cérémonie. Et il ne s'agit plus ici de ce qui a trait à la navigation de l'a Ousirhata, mais de l'ensemble des scènes du Temple. Qui examine d'après cette donnée la série des édifices on de leurs débris, d'Ahmès les aux Ramessides, voit insensiblement, mais continûment, les scènes où les dieux se substituent aux hommes prendre une place de plus en plus importante. La représentation des dieux a un avantage manifeste. Elle sert mieux cette préoccupation constante d'assurer encore et encore les bénéfices de l'acte. Là où les représentations d'un Thotmès ou d'un Amenhotep placent les promesses sollicitées dans la bouche du lecteur, du 🛊 = | (dans la procession des navires de Luxor, par exemple, ou à la sortie des statues du jour de l'an, au «Promenoir» de Thotmès III), et les exposent sous la forme d'un hymne, comme cela avait lieu en réalité, le bas-relief d'un Séti ou d'un Ramsès, en leur substituant des figures et un discours qui associent le Roi et les dieux, augmente incontestablement la certitude de l'accomplissement de la requête.

La quadruple représentation du navire d'Amon sur les deux pylônes du grand temple ne nous présente encore qu'une vue d'ensemble de la signification générale de la sortie de l'« Ousirhat». Elle ne nous donne aucun détail sur les fêtes réelles auxquelles, pratiquement, correspond cette d'A-

mon. A quelques pas de là, d'abord dans le petit temple de Ramsès III ultérieurement enclavé dans le grand sanctuaire, puis dans la maison divine de Khonsou, enfin, en Thèbes du Sud, sur les murs de la grande colonnade de Luxor, trois séries de grandes représentations murales, tenant chacune l'ensemble d'une paroi (1), viennent préciser les choses. Elles ne s'occupent que d'une partie des fêtes où l'a Ousirhat a navigue sur le Nil : celles dont le terme est Luxor de la Stèle de l'Amenophium : a C'est pour faire Sa navigation dans Thèbes [de l'Est]. Leur magnificence et leur allégresse disent bien ce que signifiait pour les fidèles l'apparition du navire se dirigeant vers le sanctuaire d'Amon-Rā en Luxor.

Mais où sont les scènes qui correspondent à la seconde division : « et pour sa navigation en Thèbes occidentale » ?

Une série de bas-reliefs provenant, cette fois encore, du grand temple de Karnak me paraît donner une première réponse.

Les belles représentations du pylône d'Amenhotep III nous fournissent, en effet, une première interprétation correcte d'une scène partiellement analogue, représentée sur les débris d'un ancien édifice attribué à Thotmès III, et retrouvé par Legrain au cours du dégagement de ce même pylône (2). Le bas-relief figure exactement la même scène que précédemment. En tête (3), comme sur

(i) Celle de Luxor est double et montre l'aller puis le retour de la procession. Réduite aujourd'hui aux assises inférieures pour la paroi onest, et privée de toute la partie supérieure pour celle de l'est, la restitution de l'ensemble est pourtant assurée (au moins pour la partie de la cérémonie ayant lieu sur le Nil) par les variantes, malheureusement encore inédites, du petit temple de Ramsès III, et du sanctuaire de Khonsou à Karnak. Voir au chapitre v, où est examinée la composition du cortège sur le fleuve.

(3) La série des bas-reliefs on débris des basreliefs a été décrite et commentée par NAVILLE, Aîle nord, etc. (= Annales du Musée Guimet, 1. XXX. p. 6-20). Les blocs dépareillés de granit noir et de grès ronge de ce monument ont été, pour le plus gros, réajustés au Musée du Caire, où leur assemblage forme la petite chapelle placée dans la galerie J (cf. Maserno, Guide du Visiteur au Musée du Caire, édit. 1915, p. 15h-156, pour une description abrégée de l'ensemble des scènes).

(3) Naville (ibid., p. 20) plaçait le navire royal derrière le grand vaisseau d'Amon, ce qui n'aurait pas de sens. Les deux blocs se réajustent à l'inverse. La preuve en est au reste fournie par le tracé conventionnel du Nil qui s'arrête court à gauche , au-dessons de l'avant du navire du Roi; ce qui indique, dans toutes les scènes de ce genre, la fin de la représentation, et empêche donc toute liaison possible avec un navire sitné plus avant à gauche.

le pylône d'Amenhotep, mais extrêmement mutilé, le navire du Roi (1), avec ses rameurs (2) et son câble de remorque (3); derrière lui, l'a Ousirhat d'Amon, reconnaissable à ses caractéristiques, à ses têtes de bélier de proue et de poupe, son "Sphinx", ses mats d'enseignes (4), son Pir-Oirou, en abrégé déjà conventionnel, comme au «Sanctuaire de granit», etc. (5). Comme Amenhotep III, le roi Thotmès III est figuré (6) une première fois à l'avant (entre le lion «Sphinx» et le mât d'enseigne portant le 🕻 ), puis une seconde fois, à l'arrière, également de taille héroisée, et maniant l'aviron (7). Le texte, fort mutilé, laisse encore lire, à gauche et en avant des décorations qui précèdent le Pir-Oirou, tout cas, comme le prouvent les têtes de bélier, le vaisseau du dieu. Audessus du Roi court la légende : 71=(0=8) 0 A - - Cette mention du na résume d'un mot essentiel la participation effective du Roi à la cérémonie de la 2 . C'est le terme même consacré depuis les plus anciens temps. Dès la fin de la IVe dynastie, la stèle du Mastaba de Phtahshopsisou, résumant les charges et les honneurs du défunt, déclare que c'est lui qui The state of the s la figure du Roi et le bâti des rames-gouvernails, nous retrouvons le 🧣 de grande taille planté sur le pont. Nous l'avions déjà vu se dresser sur les pirogues divines du second pylône. C'est aussi l'équivalent de la mention \[ de l'inscription d'Amenhotep. Et cet emploi d'emblèmes symboliques correspond, en même temps, à l'indication que les suivants du dieu, les 1, sont

dimensions réelles de ce navire et lui ont fait prendre le gigantesque Pir-Oirou pour un petit naos portatif analogue à celui de Deir-el-Bahari. «On mettait le naos de bois dans une barque dont les deux extrémités sont ornées d'une tête de bélier « (Annales du Musée Guimet, t. XXX, p. 20).

<sup>(1)</sup> Voir pour ce bloc, NAVILLE, loc. cit., pl. XV, B.

<sup>(1)</sup> On ne distingue plus que quelques traces des avirous.

<sup>(2)</sup> Encore visible à l'extrémité de la poupe.

<sup>(4)</sup> L'obélisque est encore visible, mais indiqué sous la forme de simples lignes verticales difficiles à interpréter actuellement, la pointe du pyramidion ayant disparu. Comme sur la coque du navire d'Amenhotep III, le graveur s'est borné à dessiner un obélisque.

<sup>(3)</sup> Voir la description archéologique au chapitre v. L'abréviation de la décoration et la stature héroïque du Roi ont trompé Naville sur les

<sup>(4)</sup> Figure aujourd'hui très indistincte, mais on distingue bien encore une des jambes, le torse entier et les bras.

<sup>(\*)</sup> Légende : 🎖 --- .

<sup>(4)</sup> Mariette, Mastabas, p. 119-113, l. 4, à droite de la fausse porte.

bien à leur place, comme l'affirment les hymnes solaires, et comme l'affirment aussi, à leur manière, les a plantés sur les barques solaires des mobiliers funéraires (celles d'El-Bersheh par exemple).

Il ne peut donc y avoir de doute sur l'identité du navire. La similitude de la composition, des intitulés généraux et des particularités archéologiques du navire, comme la mention d'Amon-Rā, assurent assez qu'il s'agit, encore une fois, du grand «Ousirhat». Il y a, par surcroît, cette exacte réplique des deux figurations du Roi qui se retrouve ici comme au troisième pylône : d'abord à l'avant (mais cette fois les bras étendus en avant, pour le rituel du \*@;;), puis à l'arrière, dans l'acte de «saisir la rame», pour accomplir l'acte ?; expressément mentionné cette fois par le petit texte placé en avant du Roi : 2 @ (pl. VII).

Mais un détail nouveau figure en ce bas-relief. Des deux hampes à insignes plantées en avant, à l'emplacement correspondant aux avancées du Pir-Oirou, le premier porte la figure du \( \) canonique, tandis que le second (en venant de l'avant) porte le cartouche de la reine Hatshopsitou, accosté à la base d'uræus et surmonté des deux plumes \( \) (1).

La présence de ce cartouche a suggéré à Naville qu'il y avait là une représentation des funérailles d'Hatshopsitou; le navire appartenait à la reine défunte, et Thotmès III, son successeur, aurait dirigé lui-même la cérémonie. Et comme le premier «insigne», d'après lui, représentait Amon, il y aurait là, associés, le dieu de Karnak et la souveraine défunte, le premier escortant la seconde, qui repose dans le naos, pour la mener en terre d'Amentit (2).

(!) Pour plus de commodité j'ai adopté, pour le nom de ( ), la lecture conventionnelle donnée par Maspero, en son Histoire des Peuples d'Orient.

(3) \*Les deux étendards nous apprennent que le naos contient les emblèmes des deux personnes... Amon et la Reine réunis participent ensemble à une cérémonie postérieure à celle que nous venons de décrire..... Devons-nous voir là une fête qui se répète périodiquement? Je croirais plutôt que c'est une cérémonie du même genre que celle qui est décrite par Ramsès III après la mort de son père Seinekht: "Lorsqu'il se coucha sur son "horizon, comme le cycle des dieux, on lui "fit toutes les cérémonies d'Osiris, il navigua "dans sa barque royale sur le fleuve, et s'arrêta "dans sa demeure éternelle à l'Occident de Thèmbes". Ce que nous voyons ici, c'est le moment où l'on emmène les emblèmes sacrés de la Reine dans le temple où un culte devait leur être rendu, peut-être Deir-el-Bahari. (Naville, loc. cit., p. 21.) Le passage souligné en italiques dans la citation du texte égyptien prouverait en tout cas qu'aux funérailles royales, fa dépouille mortelle allait à la nécropole sur son

Cette hypothèse, très spécieuse à première vue, ne s'accorde pas bien avec l'examen des variantes. La première articulation du raisonnement repose sur une association d'Amon et de la Reine exprimée par les emblèmes divins dressés sur les mâts d'enseigne : « devant le naos sont deux étendards, l'un qui « représente Amon en forme de , d'oiseau à tête humaine, revêtu des deux « plumes, et à côté de lui, le de la Reine. C'est là en quoi cette barque dif« fère de celle d'Aménophis III. . . . . (1) »

La dissérence avec le navire d'Amenhotep III n'est qu'apparente. D'abord le bas-relief de Thotmès III ne laisse plus voir d'oiseau à tête humaine, car cet endroit est mutilé à la hauteur de la tête, et l'on ne voit plus guère, en dessous du diadème , que le corps et les pattes de l'oiseau divin. La place, dans les variantes d'âge postérieur, montre que cet emblème est celui qui fait paire avec celui où figure à l'ordinaire le cartouche royal. C'est celui dont on ne voit plus que la hampe dans le grand bas-relief du troisième pylône, et qui figure (seul pour la paire) dans la figuration abrégée de la coque. Mais on le retrouve intact dans les autres scènes (au second pylône de Karnak, par exemple), et la série comparative, qui sera examinée à l'archéologie de l'a Ousirhata, montre qu'il s'agit partout, non d'un oiseau à tête humaine, mais d'un dieu à tête d'épervier, coiffé du disque solaire et des deux plumes, avec ou sans les cornes du bélier.

D'autre part, la série iconique des « Ousirhat » d'Amon — là où l'artiste les a reproduits en détail — montre que cet usage du cartouche royal dressé sur un emblème n'a rien de funéraire. L'« Ousirhat » de Séti le, celui de Ramsès II, celui de Hrihor, de Philippe Arrhidée (2), etc., portent, chaque fois de cette façon, l'intitulé du nom solaire du souverain qui a fait construire le

propre navire — et non sur celui d'Amon. Or le navire qui est décrit ici, avec ses têtes de bélier, ne peut être que celui du dien. Il ne s'agirait donc pas du transport de la momie royale, mais d'une cérémonie accessoire (parallèle ou postérieure) de transport des emblèmes. Naville a été également frappé par la ressemblance de la décoration du Pir-Oirou du navire avec celle du beau naos d'ébène qu'il venait de découvrir à Deir-et-Bahari, et a été amené à

voir dans l'édifice du navire une sorte de tente funèbre. La série comparée des décorations constantes du *Pir-Oirou* dans les divers bas-reliefs prouve que c'est plutôt, à l'inverse, l'imitation du *Pir-Oirou* qui a suggéré la décoration du naos d'ébène de Deir-el-Bahari et, d'une façon générale, celle des catafalques.

(1) Loc. cit., p. 20.

(3) Les écussons du cartouche sont aujourd'hui illisibles sur le navire de Ramsès III. navire d'Amon. C'est une manifestation de la piété du Roi constructeur, et une nouvelle façon d'associer sa gloire, ses mérites, et sa *Personnification* par le «Nom » à la cérémonie de la «navigation » d'Amon-Rā<sup>(1)</sup>.

Enfin, les caractéristiques de l'a Ousirhat a sont si bien établies, et les identifications archéologiques avec les quatre figurations de ce navire déjà examinées sont si manifestes qu'il ne peut s'agir de n'importe quel autre navire que de celui d'Amon. Les dix autres représentations de ce vaisseau qui seront examinées ultérieurement confirmeront amplement cette assertion.

Nous nous trouvons donc en présence de l'a Ousirhat qu'Hatshopsitou avait fait construire pour Amon, et que, suivant l'usage, elle avait fait écussonner à son nom. Et il ne saurait être question ni d'un transport funèbre de la Reine en Thèbes de l'Ouest, ni d'une association momentanée d'emblèmes d'Amon et de la Reine, en vue d'une cérémonie funéraire.

Le point difficile à expliquer dans la cérémonie est autre. Si le navire appartient bien à la reine Hatshopsitou, comment expliquer que ce soit le roi Thotmès III qui, symboliquement, dirige la manœuvre à bord et y occupe à l'avant la place liturgiquement réservée au roi officiant? Les représentations d'Amenhotep III, de Séti, de Ramsès II, nous ont montré que la règle est que ce soit le roi qui a construit le navire qui y soit figuré en ce rôle. Et il en est de même pour les navires de la colonnade de Luxor, du temple de Ramsès III, du temple de Khonsou, du Sanctuaire de granit, etc.

(i) La décoration canonique de l'a Ousirhat a comporte toujours soit une soit deux paires de ces grands mâts d'aemblèmes a. Un des deux de la paire est toujours surmonté du , et le second du cartouche du roi constructeur du navire. La représentation du troisième pylône ne laisse plus voir le haut des mâts, et la réplique du médaillon de la coque semble contredire ce qui vient d'être dit : elle ne montre qu'un mât, celui du , et il n'y a pas de cartouche. L'anomalie n'est qu'apparente. Cette figuration est un abrégé conventionnel. Il n'y a également qu'un seul obélisque. Voit-on un obélisque isolé sur le pont? Dans la réalité, toute cette décoration se compose de thèmes symétriques, se cor-

respondant à bâbord et à tribord. L'artiste a mis un obélisque et un mât pour une paire de chacun. Et pour le couple des enseignes, il a donné la préférence, honoris causa, à la figuration divine du sur le médaillon de la coque.

Quant au nombre réel des colonnettes ou mâts «d'emblèmes», les procédés du dessin égyptien ne permettent pas de le déterminer avec sécurité. Je crois que la paire ou les deux paires représentées dans les figurations sont un mode d'expression conventionnelle et une abréviation. Il pourrait fort bien y avoir en toute une avenue de trois ou quatre paires, comme dans les «avancées» des Temples de pierre.

D'autre part, il est bien certain que, comme tous les souverains de long règne et de fructueuses expéditions guerrières, Thotmès III a fait construire pour son père un navire nouveau. Dans son long catalogue des merveilles dont il eut la direction générale, Tahouti cite en place d'honneur le grand navire du Tap-Atirou, l'a Amonousirhata > 1 = = 1 = 1 = 1 = 1 = 1 tout travaillé de l'or , dont l'éclat illuminait les berges de ses rayons , (1). Les textes officiels du règne le mentionnent également dans l'inscription du temple de Karnak : (iii) (2) • (iii) (3).

Et il est également certain que c'est encore l'« Ousirhat» dont parlait le texte mutilé du sixième pylône de Karnak qui, énumérant les fondations roya-Q- ∴ \ ! = a + ; « quand la Majesté de ce dieu auguste sortit pour faire son voyage par eau en Apit du Sud n (a).

Comment s'expliquer, dès lors, que Thotmès III se soit fait représenter sur un navire qui ne porte pas, suivant l'usage constant, sa marque de consécration sous forme du cartouche? Le problème n'est pas un point minuscule de discussion archéologique, parce que le sens de la composition et, par voie de conséquence, la valeur religieuse de l'ensemble dépendent partiellement de la solution.

On peut écarter tout de suite, comme peu satisfaisante, l'idée que le navire est bien celui de Thotmès III, mais qu'en l'honneur d'Hatshopsitou, et spécialement à cette occasion, le Roi a fait dresser le nom de la Reine là où apparaît ordinairement le sien. Aucun précédent ne justifie l'hypothèse et, matériellement, les enseignes étaient une lourde décoration à poste fixe, ciselées à plein bois, et non de ces écussons interchangeables en cartonnerie, comme ceux dont nous nous servons dans nos fêtes officielles.

Mais si c'est bien l'a Ousirhat qui fut édifié et consacré par Hatshopsitou, deux explications apparaissent possibles.

<sup>(1)</sup> Stèle de Tehouti, dite #de Northampton . première ligne horizontale de droite. Cf. Spie-Gelberg, Die Northampton Stele (= Rec. de trav., 22° année, p. 120-121).

<sup>(1)</sup> Lire -- (= ) \ \ \ \ \ \ = etc.).

<sup>(3)</sup> LEGRAIN, Annales du Serv. des Antiq., t. II.

p. 276, 10' col., dont la copie porte 1 La correction de Breasted (Ancient Records, t. II, p. 596, en note), "for Userelamen" ne s'explique pas bien.

<sup>(4)</sup> LEPSIUS, Denkmäler, III, 30 b.

La première, à laquelle ou recourt le plus aisément en pareilles occurrences, est celle dite de l'ausurpation ». Ici, elle est difficilement acceptable. Je crois avoir examiné avec soin les bas-reliefs de l'ensemble des représentations et l'épigraphie des textes. On y relève ce singulier mélange, déjà signalé par Naville, de scènes où figure Hatshopsitou et d'autres où apparaît Thotmès III. L'usurpation par regrattage et incision de nouveaux signes est malaisée dans une matière telle que le grès rouge, si rebelle au ciseau. Il est difficile que l'opération ne laisse pas de traces. Je ne suis pas arrivé à les relever sur l'original. Le rituel de fondation devant les deux formes d'Amon-Mīn-Rā, l'offrande de l'encens, des vases • •, etc., la présentation des quatre bœufs sont accompagnés d'inscriptions non retouchées, de même que la présentation des obélisques. Le tout au nom d'Hatshopsitou. Quant aux scènes marquées au nom de Thotmès, l'épigraphie peut en différer, mais les retouches nécessaires d'une usurpation supposée (grattage du - dans • o, le - pour le = , etc.) n'ont laissé aucune trace certaine (1).

Reste la seconde explication, qui semble la plus acceptable. Sans faire intervenir l'ausurpation, Thotmès III s'associerait, sur un navire datant encore du règne d'Hatshopsitou, à des cérémonies où l'on fait naviguer le grand vaisseau d'Amon. La chapelle et ses bas-reliefs dateraient de la période de transition, où les monuments associent encore les fondations d'Hatshopsitou avec les témoignages de piété de Thotmès; et celui-ci n'a pas jusqu'ici fait construire le nouvel « Ousirhat » portant ses cartouches. C'est toujours celui de la Reine qui sert aux grandes « sorties » du culte de Karnak.

Mais à quelle cérémonie préside-t-il ici, et où se rend le navire divin, remorqué par la galère royale? La scène des deux navires ne prend sa valeur que si on examine l'ensemble des représentations dont elle fait partie, et cet ensemble se révèle ici d'un intérêt véritablement exceptionnel. Malgré l'état fragmentaire où ce monument, unique en son genre jusqu'ici, nous est parvenu, la suite des figurations peut, je crois, se reconstituer pour le plus essentiel, et leur série donner une suite logique. Si j'interprète correctement la pensée qui a guidé le décorateur, le but est de montrer une sorte de résumé du règne d'Hatshopsitou, en tant qu'héritière de son père Amon-Rā. Toute

<sup>(1)</sup> Les martelages des noms ou des figures, en certains emplacements, ne sont pas impu-

tables à Amenhotep IV. Naville (loc. cit., p. 9) les attribue à la XX\* dynastic.

une première partie des bas-reliefs représente donc ce qui se rattache aux fondations et aux témoignages de piété de la souveraine (1): rituel de fondation, purification, offrande, dédicace des nouvelles constructions, sacrifice de consécration, présentation des deux obélisques géants, etc. En liaison avec ces manifestations de ses devoirs, figure l'énoncé de ses titres de fille des dieux: c'est, par exemple, la scène, — la seule de ce genre, — figurant la purification dans le bassin sacré du \* , substitut du lac sacré d'Héliopolis, dont l'eau céleste du Kobhou lui communique la substance même du Soleil.

La contre-partie logique de ces preuves de divinisation et de tâche dûment accomplie d'héritière du dieu doit être la destinée divine d'outre-tombe, et les scènes suivantes doivent former un tout qui s'enchaîne. La représentation de la galère royale tirant après elle l'«Amonousirhat» en est pour ainsi dire la préface, on plutôt elle est le début d'une cérémonie, et la suite en est constituée par la procession dont il nous reste deux épisodes, ainsi que la mention d'un troisième. Comme ces épisodes, — et les textes vont le prouver, — se rattachent à des cérémonies funéraires, nous sommes donc en face d'un voyage du navire d'Amon vers Thèbes d'Occident - 12, et nous rentrons ainsi dans la donnée du texte de l'Amenophium, quand il est parlé de ce vaisseau 3. Or un autre passage nous a dit qu'il y allait pour y voir les dieux, c'est-à-dire les rois défunts divinisés - 1777. Ce sont précisément des débris de cette visite que figurent les scènes que je vais décrire à présent. Elles ne représentent pas, je pense, les funérailles d'Hatshopsitou; mais, ce qui est beaucoup plus important pour ses destinées, elles expriment que son culte funéraire est assuré par des fondations pieuses, et associé aux visites annuelles d'Amon à la nécropole.

Les trois édifices représentés ou nommés, et que les inscriptions appellent des Ouahit (correspondent à des stations, des (constructions procession; mais non pas, comme on l'a dit, des kiosques ou des constructions légères. S'il s'agit bien de la figuration d'une procession de caractère funéraire, on ne voit pas de quelle utilité auraient été ces constructions provisoires, sur la rive ouest de Thèbes, qui ne correspondraient à rien de précis. Ce sont des

<sup>(</sup>i) Une partie de ces bas-reliefs est reproduite dans les Annales du Musée Guimet, t. XXX, pl. VIII à XIII et pl. XVI.

édifices véritables de la nécropole (1). Tout comme les « reposoirs », les !! des Processions de Thèbes orientale sont, au moins à l'époque historique, des constructions permanentes, de même que les monuments commémoratifs des «Jubilés». La première des chapelles d'où vient la procession est perdue (\*), mais le tableau suivant nous a conservé ici la liaison pour l'itinéraire. Il représente en effet la bari d'Amon se dirigeant vers un temple, et l'inscription déclare : [ = ] [ ( ) ] m ... \* faire la procession en partant de la chapelle «Fleurit le wakf de... (Hatshopsitou)», ce qui nous donne le nom de la première halte (ou au moins de la première de celles qui nous restent). La bari d'Amon arrive alors devant le second édifice. Suivant l'usage, c'est une de ces figurations conventionnelles, adoptées en iconographie quand on veut y exprimer que quelque chose se passe à l'intérieur d'un temple. Le socle, le cadre et l'épistyle constituent tout le monument, sans qu'on puisse en déduire quoi que ce soit pour les dimensions ou le plan de l'édifice réel. La particularité notable, c'est la présence, sur le socle du monument, en avant et en arrière de la coupe conventionnelle de cet édifice, de deux statues, très soigneusement martelées, dont on distingue encore les pieds. Devant celle de gauche, il semble qu'il y eût autrefois un officiant, dont on reconnaît encore le jupon gaufré (3).

L'intérieur, comme dans les représentations classiques bien connues, donne le sanctuaire du monument : la bari d'Amon repose sur son socle; Amon-Rā porte l'épithète de • • — A gauche du socle l'inscription énonce : — A Janu & « halte dans la chapelle, pour la troisième fois » (l. 1-2). Le nom de cette

(\*) Sur ce terme inusité de \( \) \( \) \( \) \( \) voir au chapitre consacré à l'itinéraire de la procession.

diées au chapitre de l'itinéraire pourront fournir à cet égard des indications. Celles des inscriptions de la chapelle d'Hatshopsiton ne suffisent pas. J'ai interprété a comme signifiant «au sommet de», et non «en tête de». Ce n'est donc pas l'indication de «première» halte (voir p. 97, n. 2). Je crois distinguer ensuite, dans la partie martelée, des restes du a, mais sans certitude.

(3) Malgré le martelage, il y a des traits, extrêmement vagues, semblant correspondre à un édicule léger abritant cette statue et, derrière celle-ci, à la titulature d'un enom d'Horus en long rectangle.

<sup>(3)</sup> L'ordre des représentations n'est pas clair. Je ne crois pas qu'il y ait grand inconvénient, an point de vue des conséquences, à les lire provisoirement dans un sens ou dans l'antre. La liaison entre deux des trois est assurée par le texte; la seule question est donc de savoir si la troisième des scènes doit être placée au début de la cérémonie (auquel cas la procession visite les deux autres en redescendant) ou à la fin (et alors le cortège s'arrête aux deux premières en montant). Seules les variantes possibles étu-

chapelle (l. 2-3) est : ( ) Les variantes assurent que le cartouche si soigneusement détruit était celui d'Hatshopsitou, et l'édifice s'appelait donc : « Hatshopsitou s'unit à la Beauté d'Amon » (1). Enfin, la figuration placée à droite du socle de la bari correspond, autant que j'en puis juger par les variantes des tombes thébaines, à ces garnitures de fleurs et de plantes dont on décorait l'intérieur des chapelles aux jours des processions.

La troisième des chapelles qui subsistent est figurée comme la seconde. Deux moments successifs de la cérémonie y ont été condensés. D'abord, à l'extérieur, l'arrivée de la bari d'Amon, précédée, comme de règle, du Roi régnant présentant l'encens avant l'entrée dans le temple (2). Puis à l'intérieur, la bari installée dans le sanctuaire sur son socle. De nouveau, mais visibles cette fois aux deux extrémités de l'édifice, et à l'extérieur, se dressent deux statues. Ce sont deux figures osiriennes, du type canonique des images des rois en Osiris, le corps engainé, les bras croisés tenant le sceptre et le fouet. De l'une de ces figures, celle de gauche, il ne reste plus que la moitié inférieure. La figure de droite est surmontée du cartouche (2) (1), qui nous apprend donc que c'est la statue d'Hatshopsitou.

Cette figure de la Reine ne constitue pas une décoration osirienne de l'édifice, comme le sont les piliers osiriens des temples funéraires. Cette image de la Souveraine en Osiris, c'est sa statue personnelle, comme le prouve le cartouche inscrit au-dessus d'elle, et il s'agit, je pense, d'une de ces statues portatives destinées aux processions, comme nous en voyons dans les naoi figurés au tombeau d'Ousirhati B, ou en celui de Khonsou, ou dans la fresque d'Amonamanou C. La taille, par rapport au monument, est conventionnelle, suivant l'usage — comme elle l'est, par exemple, dans les scènes de Deir-el-Bahari. Il fallait exprimer matériellement l'importance de la présence de cette statue à l'arrivée d'Amon. Une statue correspondant à la hauteur proportionnelle de la réalité eût été presque invisible dans le bas-relief. Quant à la forme osirienne, je crois que cela veut dire tout simplement que la Reine est représentée défunte, après que, comme disent les textes, «on fit pour elle

<sup>(1)</sup> Cf. NAVILLE, Annales du Musée Guimet, 1. XXX, p. 19, et Maspero, Guide du Visiteur au Musée du Caire, 4º édit., 1915, p. 155.

<sup>(1)</sup> Cf. c. g. l'arrivée de la bari d'Amon de-

vant le temple funéraire de Gournah, figuré conventionnellement, avec l'« Esprit» de Séti I« s'avançant à sa rencontre (grand bas-relief du fond de la cour péristyle).

toutes les cérémonies que l'on fait à Osiris, c'est-à-dire les funérailles royales, mais nullement que la statue apportée de son temple funéraire eût nécessairement cet aspect. Les tombes de la nécropole thébaine nous ont laissé une bonne soixantaine de représentations des « statues de millions d'années » dans les diverses cérémonies du culte qui leur était rendu (offrande, « sorties », voyage sur navires, etc.). Celles en forme osirienne de la chapelle du culte y restent à demeure. A moins d'admettre que le Temple funéraire possédait plus d'une « statue de millions d'années », l'image d'Hatshopsitou est ici une représentation conventionnelle, comme ces statues osiriennes que figurent, par exemple, pour Thotmès II et Ramsès Ier, les bas-reliefs des navires de Deir-el-Bahari et les figures du sanctuaire de Gournah (1).

Des petits textes qui encadrent le haut de la bari, celui de droite ne contient qu'une formule évonyme; des deux lignes de celui de gauche, la première est illisible, la seconde donne simplement le nom . Mais l'inscription en trois lignes, à gauche du socle, est intacte, et donne cette fois des renseignements précieux.

On lit à la première ligne : — A malte dans la chapelle d'en haut (2) ». Les lignes deuxième et troisième donnent : A mon Maître de la chapelle du Sarcophage, ou également : « Amon khiti, Maître de la chapelle du Sarcophage ». Dans le premier cas, il faut traduire le tout : [halte à la chapelle en haut] de la pente, [appelée] « Amon est Seigneur de la Demeure du Sarcophage »; dans le second, on doit lire : « [halte à la chapelle d'en haut, appelée] Amon de l'Escalier, Maître de la Demeure du Sarcophage ». Mais de toute façon, le texte

(1) Où ces statues sont figurées trônantes. Il faudrait donc, par surcroît, supposer qu'il y avait deux mimages vivantes du Roi en Osiris, une debout et une assise. Les statues de millions d'années sont toujours figurées (Karnak, Ramesseum, Médinet Habou, Deir-el-Bahari, Tombes thébaines : e.g. loumadouaït, Ousirhati, etc.), ou trônantes (Amenhotep l'. Ahmès Nofritari, Hrihor), mais non osiriennes. En dernière hypothèse, on peut admettre que les représentations osiriennes simulées des bas-reliefs

désignent la statue osirienne du Roi, placée dans le fond de la chapelle consacrée spécialement à leur culte osirien. L'image est souvent figurée double dans les bas-reliefs (par exemple à Gournah, chapelle de Ramsès I<sup>er</sup>), pour représenter les deux souverainetés d'Osiris, tout comme le Roi est figuré deux fois (ou deux fois son trône) dans les représentations jubilaires.

(\*) Et non « première ». Les intitulés de l'époque donnent la rédaction habituelle. Il y aurait eu ici 🏵 🛊 ou 💿 🕭 .

désigne une chapelle dont le nom est tiré d'une désinence topographique.

Le sens géographique du mot (a) (a) est suffisamment assuré par les nombreuses inscriptions historiques se rapportant aux campagnes de Syrie-Palestine. Le khit y désigne excellemment ce genre de collines et de montagnes qui se succèdent par plans successifs à la façon des marches ou gradins d'un escalier gigantesque. La figure qui les compare à un escalier (a) est très exacte. Nous usons d'ailleurs de métaphores à peu près semblables. Nous ne disons plus les gradins du Liban, mais nous disons encore les «Échelles Tyriennes», en géographie moderne, pour désigner ces hauteurs disposées comme des marches. En somme, le khût ne désigne ni une montagne isolée, ni une chaîne de hauteurs, mais ces pentes raides qui aboutissent à une plate-forme ou à un sommet, lequel est surmonté lui-même d'une falaise abrupte de la montagne principale ou d'une seconde pente vive aboutissant au plateau d'un second échelon (2).

La seconde des deux traductions, plus conforme d'ailleurs aux usages des inscriptions géographiques (3), donnerait donc comme sens final : « Halte dans la chapelle d'en haut, appelée Amon de la Plate-Forme, Maître du Sarcophage ».

(1) Cf. Brussen, Wörterbuch, p. 1140, et Suppl., p. 974, qui donne les termes : Échelle, escalier, hauteur, plateau. Cf. ibid. la mention de l'Osiris

(2) Naville et Maspero ont au reste traduit, le premier : «Esplanade d'Amon, etc.», et le second : «Échelle d'Amon».

(3) Le rôle funéraire d'Amon en cette cérémonie pourrait faire songer à une épithète osirienne, Amon-Rā se confondant alors avec Osiris; et la chapelle serait celle de l'Escalier, comme l'Escalier du dien grand d'Abydos. Je ne le pense pas, pour plusieurs raisons. La mention de la chapelle et la rédaction du nom diffèrent des intitulés relatifs au d'Abydos, tels que le désignent les textes. En second lieu, le concept de l'a-Escalier d'Abydos est lui-même un concept solaire. C'est comme Soleil Mort que l'Osiris Khentamentit est dieu de cet escalier. Il y a eu emprunt au mythe solaire, et non pas emprunt de celui-ci au mythe osirien. Enfin,

et même si nous avons affaire à une assimilation, en l'espèce, d'Amon-Rā et d'Osiris, le caractère topographique n'en serait pas modifié. L'Escalier d'Abydos, si véritable escalier il y avait, fait de main d'homme, n'était qu'un substitut magique, une imitation de ces «degrés» disposés par la nature sur les confins du monde, comme les marches d'un escalier par lequel le «dieu grand» pénétrait dans le monde de l'Ouest - et les fidèles osiriens à sa suite. Mais comme c'est le dispositif d'Abydos qui est une imitation dérivée du mythe solaire, Amon-Rā, dieu-soleil, n'avait pas à imiter ce qui avait été emprunté à son propre mythe. La chapelle thébaine des «Gradins d'Amon = me paralt donc, quel que soit le sens final, avoir été nécessairement ce qu'énonce le texte, ni plus ni moins, un édifice, & - au sommet-A d'une hauteur en gradins . Noter à ce sujet la «Fête de l'Escalier» - 199 du Calendrier de Médinet Habou.

Tel est l'inventaire de ce qu'il nous reste de cet ensemble, dont on commence à voir mieux à présent l'enchaînement. Il s'agit bien d'une série d'épisodes se rattachant au culte funéraire d'Hatshopsitou — ce qui à priori était si probable — mais de son culte funéraire en liaison avec une procession d'Amon sur la rive des nécropoles.

La question qui se pose de suite est celle de savoir à quels édifices peuvent se rapporter ces curieuses représentations. Une première hypothèse me paraît à écarter : ces édifices de coupe conventionnelle ne peuvent-ils correspondre aux différentes chapelles du grand temple de Deir-el-Bahari? Il y a effectivement, sur la plate-forme supérieure, une chapelle affectée spécialement au culte d'Amon. La masserait alors la « fondation » consacrée à l'autre extrémité de la terrasse au culte funéraire de la Reine, et l'I = 2 - 111 serait peut-être le groupe des chambres de droite sur cette terrasse. Je ne le crois pas. Le temple de Deir-el-Bahari, E Po, n'est pas nommé dans le bas-relief; et à l'inverse, je n'ai relevé dans les inscriptions de Deir-el-Bahari aucun des trois noms ci-dessus pour désigner une des chapelles du temple. Si la longue chapelle du nord-ouest de la terrasse supérieure de Deir-el-Bahari appartient bien au culte d'Amon, elle y est simplement une réplique locale de l'édifice d'Amon comme la pseudo-grotte d'Haîthor, avec sa vache, y est la réplique du sanctuaire mystérieux qui est le véritable endroit sacré et la véritable demeure de la Déesse. Tous les temples funéraires ont ainsi de ces diminutifs ou de ces substituts des demeures permanentes ou temporaires des dieux de la nécropole, de façon à constituer, dans leur ensemble, « un ciel en toutes ses dispositions », et plus particulièrement, en l'espèce, « un ciel occidental » (1).

Quoi qu'il en soit, reconstituons ce que semblent résumer les restes des bas-reliefs de ce monument :

Il s'agit en somme d'un édifice situé en haut d'une pente escarpée de la montagne : sis ŏρos, nous a dit Diodore en parlant de la διάδασις d'Amon. Contentons-nous de signaler, en passant, ce qui ne peut être encore qu'un simple rapprochement. Le vaisseau « Ousirhat » a mené la bari du dieu jusqu'à l'extrémité du canal, à la lisière du désert. Là, le cortège prend le pavois, le

<sup>(1)</sup> De là également le groupe des chapelles d'Anoubis comme guide des routes de l'Ouest. La portion du temple correspondant au culte

de Rā d'Héliopolis, avec cour ouverte et autel héliopolitain, se rattache à une donnée qui sera examinée à propos du Memnonium de Gournali.

ièt, et gravit la montée jusqu'à la station du sommet on où a lieu la première station, in. La statue d'Hatshopsitou défunte est placée à l'entrée de l'édifice du «Maître du Sarcophage», et elle se joint au cortège, avec les autres rois, comme il est dit en l'inscription de Gournah, quand Amon s'avance en tête des rois défunts» on in the figure de qu'il «vient voir les dieux de l'Ouest» on l'il product de la belle Fête de la Vallée». En route (et suivant l'ordre dans lequel on range les représentations, soit en allant à la «chapelle d'en haut», soit en en revenant), le cortège s'est arrêté dans la nécropole à deux autres édifices, fondations funéraires d'Hatshopsitou, pour lesquelles les éléments d'identification nous font encore défaut.

Parmi ces particularités, la plus caractéristique est qu'il y eut ainsi au sommet, ou tout au moins sur le flanc d'une montagne à pente raide, un édifice consacré à Amon, et la nature de cet édifice est assez caractérisée à la fois par la présence des statues osiriennes et par son nom : chapelle d'Amon, Seigneur du Sarcophage.

(1) Il reste encore, en l'état de ces scènes, bien des points obscurs. La question de la mntilation seulement partielle des cartouches d'Hatshopsitou et des noms d'Amon en est une. Celle du martelage des statues figurées de l'édifice du «wakf florissant» en est une autre. Pourquoi celles-ci, et non pas celles qui figurent Hatshopsitou au Temple d'«Amon du Sarcophage»? Ces images représentaient-elles Hatshopsitou, on d'autres souverains dont on a voulu supprimer l'image? La première solution est préférable. C'est en ce même édifice que l'on a supprimé aussi son cartouche, dont l'identité est assurée par la suite [ ] I - ] II, qui ne pent s'appliquer qu'à la Reine. Quant à la statue particlement détruite, mais par accident, de l'édifice du «Maître du Sarcophage», à gauche du monument, rien n'indique qui elle figurait. Je ne pense pas que ce puisse être une seconde statue d'Hatshopsitou. C'était peut-être celle d'un des Thotmès ou celle d'Ahmès, comme dans les seènes contemporaines de Deir-el-Bahari.

Si cette interprétation de l'ensemble des scènes est acceptée, nous nous trouvons donc bien en présence d'une figuration de l'« Ousirhat » amenant en Thèbes d'Occident — 🏌 🚡 la bari d'Amon, pour se rendre dans les temples de la région des Memnonia.

Et si cet "Ousirhat" est bien, pour les raisons exposées, celui d'Hatshopsitou, nous trouverons sur les murs de Deir-el-Bahari une double réplique de ce navire. Archéologiquement, il y a peu à tirer de ces deux bas-reliefs, dont la majeure partie a été détruite ou mutilée intentionnellement au temps de Khouniatonou. Mais l'intérêt est ici dans le renseignement d'ordre historique et religieux. Ces ligurations sont symétriquement disposées au nord et au sud de la porte de granit menant à la terrasse supérieure du temple (1). L'ensemble de la cérémonie consiste dans l'arrivée, au quai de débarquement du temple de Deir-el-Bahari, d'un cortège constitué par deux groupes de deux navires chacun (2). Le premier montre un navire royal remorquant un vaisseau sur lequel est placée une statue osirienne de Thotmès II en costume de Hab-Sadou. Le second fait voir la galère royale remorquant l'a Ousirhata. Nous rentrons ici dans la même donnée que sur les pylônes de Karnak. De cet « Ousirhat, on ne voit plus aujourd'hui que la coque et les extrémités à têtes de bélier coiffées de la grande couronne iôtf. Des superstructures, il reste une partie de l'autel et un des mâts d'enseigne terminés en calice de fleur. Pour tout le reste, on ne distingue plus que les extrémités inférieures des mâts, colonnettes, montants du Pir-Oirou, etc. A l'avancée a de celui-ci, les Esprits hiéracocéphales et lycocéphales faisant # ont été partiellement épargnés. L'ensemble de ces particularités, et surtout la tête du bélier couronné du iôtf, suffiraient pour identifier le navire. Par une chance exceptionnelle, une inscription très mutilée, non encore interprétée à ma connaissance (3), donne aussi,

<sup>(1)</sup> Reproduites dans Naville, Deir el Bahavi, t. V. pl. CXXII à CXXVI. Quelques corrections de détails sont à apporter pour les indications des vestiges des superstructures de l'a Ousirhata. On sait qu'une partie de l'ensemble est irrémédiablement mutilé. Voir dans Leusies. Denkmäler, III. 17 a, le navire emporté au Musée de Berlin. Cf. l'Ausführliches Verzeichniss de ce Musée, édition 1899, n° 1636, p. 17 a.

<sup>(1)</sup> Naville (ibid., p. 3) a proposé le premier cette interprétation, que justifie l'examen des procédés de perspective de l'époque en matière de représentations de plusieurs navires groupés.

<sup>(3)</sup> Reproduite dans les planches de Deir el Bahari, pl. CXXV, en haut, à gauche; Naville (texte, p. 4) restaurait le texte, mais sous réserve : [The god bequeaths them to the ruler] and Amon is in his might: (- 1).

Quelle était la cérémonie à laquelle prend part Amon-Rā? La fête n'est pas nommée, et l'indication trois fois répétée qu'en cette « belle fête » on fait les udjosirrou « pour les fondations de ce dieu bon » n'est qu'un intitulé des plus vagues en ses termes trop généraux. Et il faut hésiter à traduire monnou, comme on l'a fait, par le mot trop précis de « statues ».

Autant qu'on en peut juger dans l'état actuel de l'original, il y avait à l'arrière une statue sur un socle et un accessoire (un naos?) dont on ne distingue plus que la base. La statue était, ce semble, une image du Roi, semblable à celle qui rescorter Amon-Rā à bord de l'r Ousirhat de Luxor.

Une autre représentation, extrêmement fragmentaire, existait non loin de là. Et c'est la plus ancienne en date que je connaisse des figurations du vénérable navire d'Amon-Rā de Karnak (pl. IX, fig. A).

Autant qu'on peut en juger par le parallélisme des décorations entre les deux sanctuaires — parallélisme établi pour toute une série de représentations — la scène dont il vient d'être parlé figurait déjà dans le temple voisin de Montouhotep. Des fragments de navires et de rameurs sont tout ce qu'il en subsiste; mais deux de ces fragments sont d'assez grande valeur. L'un (2) donne encore l'avant de la galère royale, avec son «Sphinx»; l'autre, le plus important, donne la gigantesque tête de bélier à uræus de la proue du grand «Ousirhat», avec la silhouette du pilote d'avant dirigeant la manœuvre (3). Que ce soit là ou non la même fête que celle du bas-relief d'Hatshopsitou, un fait demeure acquis : dès la XI° dynastie, le grand navire d'Amon existe, et

<sup>(1)</sup> Sculement sur la représentation du côté nord. Cf. NAVILLE, Deir el Bahari, V. pl. CXXII.

<sup>[3]</sup> NAVILLE et Hall. The XI's Dynasty Tem-

ple at Deir el Bahari, t. I. pl. XIV, fragm. G.
(3) Ibid., t. I., pl. XIII, fragm. B.

il est mené à une cérémonie qui, suivant toutes les apparences, ne peut se rattacher qu'aux cultes funéraires de la rive ouest. Ainsi commencent à réapparaître les premières lignes, encore si estompées, du dessin général : une fête d'Amon, où l'a Ousirhat a et son Seigneur s'en vont par les canaux des Temples funéraires, tant de fois représentés dans les tombes thébaines, jusqu'aux confins de la zone désertique, escortés des rois défunts. Et sur ce dernier point, le raccord se fait avec les inscriptions du Memnonium de Gournah, ou avec le bas-relief d'Amonamanit du Musée du Caire (1), pour rattacher tout le groupe des représentations à la «Belle Fête de la Vallée».

Mais arrivés là, nous trouvons un nouveau commentaire des bas-reliefs d'Hatshopsitou, et un nouvel élément de reconstitution dans le secours des inscriptions des monuments privés. Elles tendent à établir que la «Fête de la Vallée» n'est pas seulement l'accomplissement d'une cérémonie destinée uniquement au culte d'Amon-Rā et à ses descendants royaux. Comme dans l'ensemble des rites ou des cérémonies du domaine funéraire, ce qui a été d'abord le privilège exclusif des héritiers des dieux, puis de la domesticité divine du Temple, a passé graduellement aux hommes. Et les morts de la nécropole thébaine veulent être associés aux bénéfices de l'acte mystérieux qu'Amon-Rā vient célébrer dans la région de l'Ouest.

Mais comment et sur quoi basaient-ils leurs prétentions? C'est chose communément constatée et acceptée, depuis le début des études égyptologiques, que cette accession graduelle de la masse des fidèles à la participation de ce qui fut, au début, réservé à la descendance des dieux. On s'est peut-être moins préoccupé d'en reconstituer le mécanisme. Il est aisé d'enseigner que les Égyptiens ont pu avoir des destinées osiriennes ou solaires pour la vie d'outremonde. Il l'est moins de savoir comment une acquisition d'importance aussi capitale a pu se faire, et en vertu de quels droits, de quels privilèges (et acquis à quel prix) ou de quelles «initiations».

Que des minitiations met des mystères m, en certaines conditions, aient assuré plus ou moins complètement ces destinées, il n'y a là-dessus guère de doute. Que ces initiations, aux origines, aient procédé de données et de cérémonies assez semblables aux rites et aux pratiques de certaines minitiations m

trémité du canal, avec l'arrivée de l'«Ousirhat». Voir au chapitre v, et pl. XI.

<sup>(1)</sup> Où l'on voit figuré, à l'extrémité droite, le Temple funéraire de Séti I", et plus bas, l'ex-

ou de certaines « sociétés secrètes » des non-civilisés actuels du continent noir, voilà qui est également assez probable. Mais qu'à côté de ces procédés, d'autres aient existé, dont l'essence intime est peut-être identique, mais dont la manifestation externe est différente et procède moins directement d'une donnée (après tout de pure magie) telle que celle de l'initiation, voilà ce qui peut également se prouver.

L'une de celles qui apparaît assez clairement dans les inscriptions privées est celle de la participation aux cérémonies du culte royal. Et comme elle se rattache directement à la Fête de la Vallée, c'est de celle-là seule que je voudrais dire quelques mots.

Celui que ses fonctions ou ses dignités appelaient à assister le Fils des dieux dans les opérations du culte divin ne recevait pas seulement de ce fait même un témoignage du rang qu'il tenait ou de la faveur du Maître. Si cette participation aux fêtes et aux cérémonies est toujours attestée avec une telle insistance et parfois de tels détails dans les textes biographiques (1), c'est qu'elle constituait aussi une preuve en quelque sorte d'authenticité légale. Celui qui avait aidé à « renverser la barque des ennemis d'Osiris», qui avait « manœuvré à bord du navire d'Amon» ou qui avait aidé le Roi à accomplir un des actes sacrés du rituel avait, en l'occurrence, tenu la place d'un des acteurs divins dont il répétait l'acte; et cette répétition, en toute religion magique, lui constituait une sorte de nouvelle personnalité. Il n'aidait pas seulement son Roi et son dieu; il était devenu, par son rôle actif, une incarnation divine. Il était un a des leurs a, un des compagnons divins de ces temps légendaires où, sitôt le monde sorti du chaos, étaient apparues l'Egypte et ses religions. C'est armé de telles attestations qu'il pouvait, arrivé au terme de ses destinées terrestres, réclamer le bénéfice de ceux qui ont agi avec le Roi, et ainsi continuer à figurer dans la troupe de ceux qui escortent le dieu. Et de là la perpétuelle alternance de ces deux assertions : j'ai participé au culte que le Roi rend à sa divine famille; et dans l'autre vie, j'assiste et je participe à tout ce qui constitue son existence. Le tout, bien entendu, était indépendant des titres ou des moyens employés pour assurer au tombeau les revenus ou les ressources du culte funéraire : services rendus aux dieux ou aux Pharaons,

<sup>(1)</sup> Cf. e. g. l'inscription biographique d'A-bliée par Virey (= Mémoires de la Mission franç. monambabi à Gournah (lignes 34 et 42), pu-du Caire, t. V. p. 243-244).

devoirs de chef ou d'administré accomplis à miracle, et tout l'appareil des « waks » constitués, des testaments, des contrats, des mille précautions, ensin, à prendre avec les dieux, les rois, les temples ou les hommes. Ce n'était là qu'un complément. Assurer un culte est fort bien. Encore à condition que ce culte aille à quelqu'un dont les destinées sont préalablement assurées. Pour que les morts demandent à participer à la Fête d'Amon et des Rois dans la Vallée et à ses bénésices, il faut bien supposer des titres à l'appui. Et l'un d'eux consistera justement à avoir pris part, au temps de la vie terrestre, au cycle des grandes cérémonies par lesquelles le Roi assurait la perpétuité de l'œuvre divine. Les princes, le haut sacerdoce, les grands dignitaires des charges du royaume, en jouant leur rôle actif en ces «sorties» divines, acquéraient, en même temps, une sorte de créance à y figurer encore sous formes de « doubles», lorsque, plus tard, passaient devant leurs tombes ces processions où ils avaient jadis tenu leur rang.

Un exemple suffira pour montrer l'enchaînement, et celui qui sera pris se rattache peut-être bien, à la fin du texte, aux cérémonies dont la chapelle d'Hatshopsitou nous a livré les fragments.

Il s'agit d'une inscription d'une statue, provenant, d'après les apparences de la rédaction, d'une des chapelles funéraires des grandes prêtresses d'Amon élevées dans le territoire de Deir-el-Médineh. Sous le pontificat de Nitocris, Aba, dont nous connaissons le magnifique tombeau dans Thèbes Amentit, fit graver sur une de ses images, aujourd'hui au Musée du Caire, un long extrait de sa biographie. Le passage relatif au culte d'Amon, autant qu'on peut encore le lire, est ainsi conçu:

Sans insister plus qu'il ne convient, il y a dans cette énumération un certain ordre voulu, et cet ordre arrive finalement, après les fêtes qui ont lieu en Karnak, à celles qui ont pour théâtre la rive ouest.

(1) Statue d'Aba du Musée du Caire, l. 25-26. Le texte a été publié par Daressy, Annales du Serv. des Antiq., t. V, p. 94-96. Depuis 1903, date de son acquisition, le texte, sur pierre de médiocre qualité, est devenu encore plus difficile à lire.

Après la carrière administrative et de palais, qui justifie de la confiance de Nitocris en son ministre, Aba passe à ce qu'il a fait, de concert avec elle, pour le service des dieux. Le texte s'occupe d'abord du sanctuaire d'Osiris Ouônnofir, puis des fêtes d'Amon. Ici commence la portion du texte que je viens de citer : Aba décrit en premier lieu les cérémonies qui se rattachent à Thèbes même, Thèbes orientale. Et pour toutes les cérémonies de son père, il est « avec Elle » (- Nitocris); il passe au rite de la fête du dieu célébrée au sixième jour du mois; puis la même chose fut faite pareillement au Pi-Douait d'Amon-Rā; et enfin, il participe, toujours avec Elle, à une sête où Nitocris navigue avec son père, fête qui a lieu au début du mois de Pachons, et où il est question d'une demeure mystérieuse d'Amon, de caractère funéraire (1), un 📥 📆, dont Nitocris restaure les murs de briques et fait refaire les grandes portes en bois de ash. Ce type de biographie laudative est connu par le répertoire des statues publiées, et en particulier par les longs récits des statues de l'époque saîte (2). Le plus souvent, quand il s'agit de participation aux cérémonies, c'est Abydos qui fournit le gros; et c'est ainsi que nous possédons relativement plus de détails qu'ailleurs sur ce qui se faisait aux drames figurant les luttes des partisans d'Osiris contre ses ennemis.

Le procédé est ici tout différent du bas-relief du temple et de ses commentaires écrits. Là où le monument royal montre le cortège en le résumant en ses actes essentiels et en indiquant au besoin, mais simplement et en deux mots, l'action représentée, l'inscription privée insiste sur le côté matériel de l'action, et nous fournit parfois ainsi d'utiles compléments.

Si nous passons à présent à la tombe de celui qui rédigea cette attestation de ses services, voici ce que nous y trouvons :

Le visiteur qui franchit la petite cour qui précède la Salle hypostyle du tombeau y notera, sur le montant de droite de la porte d'entrée de cette

(1) Le caractère de cet énigmatique monument n'a pas échappé à Breasted, qui a songé à y voir un tombeau osirien d'Amon (= Ancient Records, t. IV, p. 491, note b).

L'épithète de \_\_\_\_ peut faire songer à une galerie souterraine, à quelque édicule creusé dans le roc. Mais il ne saurait s'agir, ce semble, d'une crypte proprement dite, dépendant d'un édifice principal. La série des noms des cryptes, au moins à l'époque ptolémaique, nons est, en effet, connue par nombre de textes :

(1) Cf. e. g. les statues A 90, A 98, A 116, etc., du Musée du Louvre.

salle, les restes de l'inscription suivante, dont je ne prends que les lignes 3 et 4 :

La formule générale de cette adjuration « aux vivants qui respirent sur cette terre, et aux générations nées et à naître », est connue. Elle est généralement suivie des indications utiles. Par exemple : « Vous qui passerez par cette avenue, en allant au temple et qui verrez cette statue », ou « Vous qui, à telle fête, accomplissant tel rite, verrez cette stèle (ou entrerez en cette tombe) », etc. Nous pouvons donc restituer en gros, d'après les types habituels de ce genre de textes, à partir de la ligne 4 :

"[Vous qui accompagnez votre dieu] en venant de Thèbes en ce beau jour de la Fête de la Vallée; [vous qui, vous approchant de cette région, monterez jusqu'ici] et pénétrerez en ce tombeau."

On notera la différence de rédaction entre les deux sortes de textes. Celui de la statue s'adresse aux dieux du temple, aux princes de la maison souveraine, au sacerdoce. Celui du tombeau s'adresse aux visiteurs de la nécropole, venus à l'occasion d'une fête. Le premier justifie les demandes par des titres, des services; et pour les établir, il détaille les actes ou les époques des cérémonies auxquels il participa. Le second ne mentionne que la fête. Ceux auxquels il s'adresse n'ont pas besoin d'être édifiés sur les droits du défunt. C'est un appel, une adjuration, et non un exposé de droits.

De là, ce semble, la brièveté et l'absence de détails qui caractérise ces formules des adjurations aux vivants dans les tombeaux. En l'absence de peintures ou de récits biographiques de quelque stèle, elles ne donnent qu'une ou deux indications : par exemple celle qu'à la Fête de la Vallée, les dévots parcouraient la nécropole, «en y promenant leurs cœurs» [1], et pouvaient y lire les requêtes des morts; ou bien qu'à cette fête, ceux-ci participaient à l'offrande présentée à Amon.

Cette dernière mention figure plutôt, à l'ordinaire, dans les énumérations des fêtes où le mort demande à recevoir sa part de «ce qui paraît sur l'autel»

<sup>(</sup>b) Voir au chapitre consacré à la cérémonie de la Vallée.

des dieux ou dans la représentation de l'offrande générale, ordinairement figurée sur les parois de la première chambre.

Telle, par exemple, la formule que voici, que j'emprunte à la scène du du tombeau de Djanouni :

La comparaison avec tous les textes déjà vus, et en particulier avec celui de l'Amenophium, ne laisse aucun doute sur la sûreté de la restitution, — \ \\_\_\_\_. Et voici donc une nouvelle mention à ajouter à la liste des morts qui demandent à participer à l'offrande ou aux purifications « quand Amon vient en sa navigation de l'Occident en sa Belle Fête de la Vallée ».

C'est en recherchant celles qui subsistent encore des statues des temples que l'on peut établir la relation entre ce qu'elles racontent et ce que spécifie l'intitulé du tombeau, trop souvent si abrégé (2). Les inscriptions du statuaire racontent les actes où le défunt s'associa au culte. Celles de la tombe donnent le nom des fètes du calendrier funéraire auxquelles correspondent celles des processions qui font partie des voyages des dieux aux nécropoles.

Mais si le répertoire des inscriptions du tombeau se ramène aussi fréquemment à ces trop simples énoncés, il y a quelquefois mieux; et sans qu'aucune raison plausible en apparaisse bien clairement, une ou deux lignes apportent à l'improviste un éclaircissement. Il y a par exemple la série de ces fausses stèles de granit ou de calcaire, peintes en rose ou en blanc, où l'on a parfois, en longues rédactions, toute une biographie laudative ou toute une série d'assertions décrivant les félicités auxquelles le défunt aura droit.

(i) Tombe de (Sheikh Abd-el-Gournah, n° 74). Paroi B (gauche en entrant). La mention double de "navigation de l'Ouest" et de "en sa fête de la vallée" permet de rattacher plausiblement à cette cérémonie de nombreuses formules des tombeaux thébains où ne figure que le premier des deux intitulés.

(7) Si le répertoire comparé des statues et des tombes pouvait être dressé, et les textes confrontés, on aurait là un précieux moyen d'enquête. Il faudrait, pour chaque individu, dans tous les cas possibles (et ces cas sont naturellement plus nombreux à Thèbes que n'importe où), confronter ce qu'énoncent ses statues et ce que disent les murs de sa tombe. On constaterait que ceux-ci nomment le plus souvent les fêtes sans les décrire, et que celles-là, à l'inverse, décrivent des cérémonies sans indiquer le nom de la fête. La simple juxtaposition, aidée de ce que nous savons des caractères généraux d'une partie des cérémonies, arriverait graduellement à reconstituer en leur ordre toute une partie des actions qui se déroulaient à telle fête donnée du calendrier.

Ici encore, je ne proposerai qu'un exemple.

L'« Amkhent» Amenhotep fils d'Aouti écoute l'énumération de ses destinées funéraires, des félicités auxquelles participeront les divers principes vivants de sa personnalité dans l'autre vie. Puis la stèle en arrive au cycle des fêtes de la nécropole:

"Tu descends le fleuve vers Abydos... tu navigues vers Pagar, ...en compagnon d'Ouônnofir, etc., tu escortes Sokaris, etc. v, puis :

Tu vois..... Amon (en) sa Belle (Fête) de la Vallée, et tu l'accompagnes dans les édifices des temples et des chapelles (funéraires).

Je m'en tiens pour l'instant à un seul exemple pour chacune des différentes variétés de rédaction (2).

Est-ce à dire que les inscriptions des tombes ne fournissent que cette brève indication de la participation des morts? Il y a mieux. En glanant dans les longs textes, d'apparence si monotone et si fastidieuse, de ces formulaires, on trouve parfois un mot imprévu, une variante qui ajoute soudain la précision d'un détail jusque-là inconnu. Cent rédactions d'un s'alignent semblables d'apparence. Ou bien sur les parois de la première salle, les scènes d'offrande et le calendrier funéraire, détaillés par la peinture, énumèrent sans variété les "laudes" ou les promesses de félicité, ou celles de participations aux destinées divines. Mais à l'improviste, l'une, et une seule, donnera tout à coup, sur une fête ou un culte, les deux mots qu'on ne retrouvera plus jamais dans aucune autre tombe de Thèbes. C'est ainsi que dans la scène classique de l'offrande au mort par ses enfants, avec énumération, par ordre de préséance, de chacun d'eux, avec ses noms et titres, le texte d'Ousirhati B (3), qui pendant les huit premières lignes ne contient que les éternelles redites du type consacré : «le jour heureux», la "belle demeure d'éternité», "le cœur du

<sup>(1)</sup> Cf. Loret, Mémoires de la Mission franç. du Caire, t. I., p. 26 (Grande Stèle, ligne 23).

<sup>(\*)</sup> Les mentions similaires que j'ai relevées dans une quinzaine d'autres tombes de la nécropole thébaine comportent des détails qui se

réferent à la composition et à l'itinéraire présumés du cortège. Ces textes seront donc mieux à leur place aux chapitres traitant ces questions.

<sup>(3)</sup> Nécropole de Sheikh Abd-el-Gournah, tombe n° 56, paroi D. l. 9-11.

défunt qui se plaît à escorter le dieu bon Osiris, seigneur d'éternité, etc., en vient soudainement à cette variante nouvelle :

(.....tout ce qui paraît sur l'autel) d'Amon-Rā, quand îl se reposera en son sépulcre [1] de l'horizon (de l'Ouest), en sa Fête de la Vallée de l'Ouest.

Cette assertion semble rattacher d'autant plus la "Fête de la Vallée" aux fêtes de caractère funéraire que les premières mentions du texte ont été placées sous la "présentation" de l'offrande par ses filles, tandis que ce qui a rapport à la Fête de la Vallée fait partie de ce que vient déclarer à son tour le fils, qui est un () de Phtah (2).

Cette indication ne manquera pas de rappeler cependant l'épithète de «Seigneur du Sarcophage» relevée sur la chapelle figurée dans le bas-relief d'Hatshopsitou. N'y a-t-il là qu'une métaphore, assimilant le coucher du Soleil, au terme de son existence diurne, à une descente au tombeau? Ce genre d'assimilation existe évidemment dans nombre d'hymnes ou de textes funéraires. Mais outre que les représentations ou les inscriptions qui seront citées ultérieurement vont à l'encontre de cette interprétation, il y a dès à présent une objection : pourquoi cette comparaison de pure allégorie serait-elle liée à la mention d'une fête déterminée (3)? Et pour qui sait le rôle funéraire d'Haïthor comme déesse de l'Occident, y a-t-il pure rencontre fortuite dans ce fait que dans la liste des Haïthors du Grand Temple d'Edfou, il y en ait une qui porte précisément le titre de Y + Y \* ? De toutes façons — et l'on se contentera provisoirement de cette constatation — la Fête de la Vallée est donc considérée comme ayant un caractère funéraire tel que le dieu y est tenu pour venir à son tombeau : que ce soit là une simple comparaison d'ordre symbolique, ou que ce tombeau soit une chose matériellement existante, comme je pense pouvoir arriver à l'établir par la suite.

(1) Sur le sens de "sarcophage, sépulcre" du mot de la constant de

(1) Ligne 12. La aprésentation a est faite suc-

cessivement par les deux filles et le fils du défunt.

Mais les murs des tombeaux thébains ne sont pas seuls à fournir des indications de ce genre. Le mobilier des tombes apporte aussi sa part.

Voici, par exemple, l'inscription du vase à purification du Musée du Louvre. On en a vu plus haut le début du passage de l'inscription d'Osiroïrou (1). Voici l'ensemble de ce texte :

La suite se rattache à des opérations qui nécessitent des comparaisons avec d'autres inscriptions.

Laissons de côté la question secondaire, à élucider plus tard, du «dixième jour » (3). Le reste de l'inscription présente les choses avec clarté : « Tu reçois ta purification d'eau sacrée des mains de ton fils, au moment de tout dixième jour (?), quand vient en bateau la divine Purification (4) en Thèbes d'Occident, pour l'effusion de l'eau sacrée (5), dans le territoire funéraire de Médinet Habou (6), en face du Père de ses Pères ».

Cette dernière épithète est bien connue. Elle appartient à la série d'Amon-Rā (7). Quel que soit le sens du passage réservé comme douteux, le défunt demande donc à recevoir la purification des mains de son fils, à la date de . . . (?), quand a lieu la venue d'une eau divine apportée dans le territoire

(1) Voir aux purifications qui ont lieu lors de la visite d'Amon, au chapitre de la procession de la Vallée, et ce qui en est déjà dit plus haut, au chapitre 1°7, p. 48.

m Lire 3.

- (3) Le sens proposé par Pierret (loc. cit.) a été adopté par Bauscu, Wörterbuch, Suppl., p. 1050, qui donne partiellement le même texte, et en cite un autre de Dendérah donnant les mêmes indications du «dixième jour». Les textes des temples mentionnent assez souvent, de leur côté, l'«offrande du jour dixième».
- (4) Ici encore Pierret et Brugsch sont d'accord sur le fond, le premier traduisant \*le dieu de la purification\*, le second, plus correctement,

- (i) Sur la valeur de \_\_\_\_\_, comme distincte du [ \_\_\_\_, voir les exemples cités par Bausson, q, v.
- (\*) A distinguer de Médinet Habou Temple comme localité. C'est avec raison, je crois, que Brugsch (Dictionn. géogr., p. 988) y voit par excellence le nom désignant la partie de la nécropole qui va de l'enceinte du temple de Ramsès III à la chapelle de Deir-el-Médineh.
- (\*) Il n'est pas sans intérêt de noter que la même épithète de \*Père de ses Pères \* est précisément donnée à Amon-Rā dans les textes de Deir-el-Médineh. Voir son sens au chapitre m.

des nécropoles, pour l'effusion de l'eau sacrée. Et cette cérémonie a lieu en présence d'Amon.

Ces vases à purification sont à comparer avec ceux figurés par l'image au calendrier de Nofirhotep, et contenant «l'eau de rajeunissement ». Nos musées en possèdent des séries assez considérables. A côté de celui d'Osiroïrou du Louvre, on peut placer tout le répertoire du Musée du Caire (1), où l'intitulé de rigueur des inscriptions de ces situlæ « cette effusion d'eau purificatrice qui est à toi, etc. », nous ramène au rituel funéraire établi depuis les textes des Pyramides (2).

Or si nous faisons la somme de ces menues indications éparses, nous ne constatons pas seulement — ceci n'avait plus à être démontré depuis le début de l'égyptologie — le lien perpétuel entre le culte des morts et la nécessité d'une purification qui fut d'abord le privilège des dieux qui meurent pour renaître à la vie grâce à elle, puis passa par les rois, fils des dieux, aux mortels ordinaires. Nous entrevoyons aussi, ce qui est moins communément accepté, un lien rituel entre les cérémonies de ces purifications aux morts et les cérémonies des processions d'Amon-Rā sur le territoire des nécropoles.

<sup>(1)</sup> Cf. vos Bissino, Metallgefässe (Catal. gén. du Musée du Caire), nº 3444, 3447 à 3469, 3482, 3488, 3489 et 3547.

<sup>(1)</sup> Voir également Jéquien, Frises d'objets

<sup>(</sup>Mémoires I. F. A. O., t. XLVII), p. 365-315.

(3) N\* 3547 du grand Catalogue. Reproduit dans von Bissing, Metallgefüsse, pl. I, et pour le texte, p. 58.

Sans s'aventurer prématurément dans la mystique des textes de la nécropole de Deir-el-Médinch, il convient de signaler également le rapport, qui ne saurait être fortuit, entre les demandes d'Osiroirou relatives à l'eau de purification destinée à renouveler la vie, et les inscriptions de Deir-el-Médinch où Amon-Rā est appelé « la grande eau qui existe depuis le commencement », ou « l'eau primordiale qui existe depuis le début ».

Bien d'autres textes sont nécessaires avant d'aller plus avant avec sûreté. Je ne ferai pas état des citations trop pleines d'allusions mythiques avant l'examen des mythes mêmes. Mais celle que voici nous replace, sous une terminologie encore un peu mystique, sur le terrain des faits d'ordre rituel :

Quand apparaît l'Héritier divin des Deux Terres en son palais pour purifier les rois défunts,

ce qui nous ramène tout droit à la visite aux « rois défunts » de l'inscription du temple de Gournah.

Cette dernière mention appelle à présent une comparaison avec un texte que je regarde comme ayant en la matière une importance capitale. Il importe peu en l'espèce qu'il provienne de la troisième crypte de Dendérah. C'est d'Amon-Rā qu'il est question; et chacun sait avec quel souci les rédacteurs de ces indications topographiques ont cherché à assimiler, au point de vue religieux et une par une, les diverses localités sacrées du nome hathorique, pour qu'il fût comme un raccourci magique de l'Égypte entière. L'allusion à une cérémonie copiant ou redoublant une cérémonie semblable exécutée dans le nome thébain est donc plus que plausible.

Pour Takha, c'est la nécropole divine de Rā. Et son nom lui appartient depuis les débuts. On fait sortir le cortège de ce dieu magnifique pour qu'il fasse sa navigation en sa belle Fête vers la nécropole divine de Takha, [celle qui a lieu]

<sup>(1)</sup> Bergmann, Sarcoph. Inschr., p. 87, 1. 30-31 (= Brugsch, Wörterbuch, Suppl., p. 1051). Bulletin, t. XXIV.

à la nouvelle lune du mois de Pachons. On verse l'aspersion, vivificatrice des « Aoufou », en présence de ce dieu.

Tout commentaire est superflu.

Mais arrivés à ce point de l'analyse, nous pouvons nous élever à des coordinations déjà plus générales : voici que par des textes et des monuments, dont la plupart sont thébains et se rattachent soit à la période du second Empire, soit à ce que l'on dénomme les « basses époques », nous revenons encore, comme à Karnak, à ces constatations d'ordre cosmogonique qui procèdent des textes les plus anciens et du fonds héliopolitain antérieur à l'histoire. Par des voies tout autres et d'autres textes, le raccord se fait avec les constatations de Blackman sur le sens primitivement «solaire» des premières purifications des vivants ou des morts, imitées de celles des rois, qui imitent euxmêmes celle du Soleil d'Héliopolis, et sur ce qu'était l'eau du lac sacré de son temple (1). Raccordons le tout aux cérémonies du 🖵 du temple d'Amon, au bassin sacré où se lave Hatshopsitou au jour du couronnement; rappelons-nous le rituel du sacre de Piankhi à Héliopolis, quand il se lave au lac du Soleil. Relions ces renseignements disséminés aux mentions des bassins ou des étangs sacrés, dont l'eau, et non point une eau quelconque, est celle que le rituel impose au Roi pour faire ce que l'on appellera ici, pour plus de commodité, ses a purifications : celui d'Héracléopolis, celui d'Edfou, les sources, 22, d'Eléphantine, et tous les « puits » ou « étangs » que le dépouillement des textes groupe de jour en jour auprès des grands sanctuaires. Notons le nom significatif de "bassin d'Atoum", 1 - de celui de Dendérah (1). Il ne pent s'agir, en aucun de ces cas, d'une eau ordinaire, de celle que l'on obtient partout en Egypte, en creusant des puits ou des bassins. On savait parfaitement que ce n'eût été là que de l'eau du Nil. Si Strabon a noté l'existence d'une κρήνη à Abydos, c'était bien d'une source véritable qu'il entendait parler; tout comme il y en avait une à Syout, à Héliopolis, à l'emplacement actuel du Vieux-Caire, et en tant d'autres points encore de la Vallée du Nil (a). Et ces

et 86-91.

<sup>(</sup>i) Cf. les excellentes conclusions de cette étude dans le Rec. de trav., t. XXXIX (1920). Sacramental ideas..., p. 44-48, résumant Journal of Eg. Archwology, t. V. p. 118-124, 148-165, et Proceedings S. B. A., t. XL, p. 57-66

<sup>(9)</sup> Cf. Mariette, Dendérah, t. I. pl. 10; cf. ibid., t. III, pl. 78, fragm. f, in fine.

<sup>(3)</sup> Sans distinguer ici entre les sources véritables qui jaillissent du rocher en certains wadys

sources sacrées, trop de systèmes religieux des temps très anciens ont montré leur caractère divin et la croyance à leur origine céleste pour qu'il soit besoin d'entrer ici dans le moindre essai de démonstration. Au reste, les assimilations égyptiennes parlent assez clair, par moments, notamment quand elles se réfèrent au bassin d'Héliopolis (1). C'est aboutir, en fin de compte, à l'identité magique pure et simple entre l'eau de ces sources, ou de ces étangs sacrés, et le lac sacré du «Kobhou» céleste, le - li des textes des Pyramides, cette région du firmament où la vie se renouvelle, où les dieux «font leurs naissances ». Cette eau qui donne la vie, une formule de la plus haute valeur la nomme expressément en ces termes, quand elle dit que le Roi est ressorti du Bassin de Vie où il s'est renouvelé par la lustration : dienne du Soleil Ra, et que ce sont là les étendues lacustres, les « Sokhitou », ensemble aux purifications des morts par l'eau divine venue du Temple. Et un des buts au moins de la Fête de la Vallée commence à apparaître.

Revenons à présent une dernière fois au grand Temple de Karnak. La chapelle d'Hatshopsitou nous a montré l'aller du grand navire d'Amon en Thèbes d'Occident. Une nouvelle représentation nous fera voir son retour à Karnak.

C'est en effet dans le grand palais d'Amon que nous trouverons cette nouvelle représentation du vaisseau divin. Comme les cinq qui précèdent, elle est en place d'honneur, puisqu'elle est gravée sur les murs mêmes du Saint des Saints. Et celle-ci nous mène au début de l'époque des Ptolémées. Philippe Arrhidée s'est fait représenter sur la face extérieure sud du « Sanctuaire de granit », dirigeant les processions d'Amon, la sortie et la rentrée de la bari du dieu (4). Au registre consacré au retour à Karnak du cortège sacré, à l'extrémité gauche (voir pl. X), on voit le navire royal, avec le Roi à bord, remorquant l'« Ousirhat». La scène a été cette fois traitée très en abrégé; mais les

en bordure de la vallée, et les eaux provenant de nappes souterraines mais reconnues comme distinctes des eaux d'infiltrations.

<sup>(1)</sup> Cf. Blackman, op. laud., p. 65, 75, 76 et

<sup>78,</sup> pour les principales références.

<sup>(1)</sup> Nofirkari, 1. 762.

<sup>(</sup>h) Papi, 393; Mirinri, 560; Nofirkari, 1167.

<sup>(\*)</sup> Voir p. 117, note 3.

bas-reliefs examinés précédemment, ainsi que les textes, ne laissent subsister aucun doute : c'est bien, traitée d'une façon un peu dissérente, la même représentation religieuse que précédemment. Le vaisseau du Roi a été simplifié dans ses détails, à la manière dont le bas-relief saîte ou le ptolémaïque le font si souvent, en matière de culte, quand il s'agit d'exprimer des actes traditionnels. C'est déjà une sorte de signe d'écriture plutôt qu'une représentation pictographique. Le Roi, de taille gigantesque, tient en main la corde de remorque - ce qui est l'essentiel de l'action à exprimer. Pour montrer que la scène se passe à bord du navire royal, on a figuré celui-ci, mais sommairement, les appartements de la grande cabine centrale réduits à un simple kiosque . Mais nous retrouvons, en revanche, fidèlement conservés, les emblèmes religieux indispensables pour bien montrer que le navire du Roi est l'équivalent de l'antique nacelle des dieux guides du Soleil; on lui en a donné le profil ; à l'avant, le perché sur la proue, puis le «Lion-Sphinx», et le Guide des Chemins célestes; à l'arrière, le 🧣 de la Garde du Soleil, ainsi que les deux [ ]; et rien ne montre mieux, une fois de plus, l'équivalence de signification entre la galère royale et les pirogues divines, suivant les variantes des diverses scènes.

L'a Ousirhat n est traité avec un plus grand luxe de détails : têtes de bélier avec collier oudskhit et uræus, le a Sphinx n sur son pavois, les deux colonnettes en avant du Pir-Oirou, l'une surmontée de l'a et l'autre du cartouche royal. Enfin, le Pir-Oirou a été représenté presque au complet, moins les mâts et sans les thèmes décoratifs des panneaux. On voit le grand kiosque extérieur, schématisé, et toute la grande cabine intérieure, avec les structures et les décorations abrégées, ainsi que le toit courbe caractéristique des naoi. En avant, on distingue très nettement les deux longs traits correspondant au sût de l'obélisque, dont le pyramidion est aujourd'hui presque effacé, mais se discerne encore cependant sur l'original.

Des six inscriptions correspondant à ce panneau du Sanctuaire de granit, quatre sont du répertoire général : formules évonymes de style, au-dessous des deux grands vautours qui encadrent le disque solaire planant au-dessus du navire du roi; petit discours d'Amon-Rā, en dix lignes, au-dessus de la ouaa, pour vanter les fondations du souverain. Mais deux courtes mentions ont leur intérêt. La première, au-dessus du navire royal, dit que le Roi prend

place en son navire en tête (du cortège) 1 = = = = = = , terme consacré, que nous retrouverons dans les représentations complètes des grandes processions sur le Nil et qui est pris au plus vieux formulaire.

La seconde, placée juste au-dessus du « Sphinx » et plus importante, énonce :

En somme, à part les variantes de détails, toujours instructives par les précisions qu'elles apportent une à une, les scènes du sanctuaire de Philippe traduisent la même pensée que celle qui a présidé à la décoration de la chapelle d'Hatshopsitou, à celle du pylône d'Amenhotep III, à celles de Séti I<sup>er</sup> et de Ramsès II: l'ensemble du culte et des fondations en l'honneur d'Amon ayant leur expression par excellence dans le grand navire du dieu. Il n'est pas non plus sans intérêt de retrouver, après tant de siècles écoulés, l'α Ousirhat renant une pareille place, depuis l'inscription d'Ahmès I<sup>er</sup> et la fondation du second Empire thébain jusqu'à la domination des Lagides; et, parvenus à ce point de son histoire, nous voyons le raccord se faire avec la διάδασις des papyrus grecs de la période ptolémaïque et avec les mentions des célèbres listes géographiques du Temple d'Edfou (2).

Enfin, au point de vue archéologique, les abréviations et la technique sont une sorte de période de transition entre le style classique et les abrégés des dessins conventionnels que cette période va développer à outrance dans les bas-reliefs du temple égyptien (3). Elles contribuent ainsi à faciliter l'intelligence de certaines scènes des sanctuaires ptolémaïques.

(1) Legrain (Bulletia I. F. A. O., t. XIII., p. 25), qui a cité ce texte, met en sa copie et rétablit conjecturalement và l'ouest (?). Le signe f est cependant encore très visible même sur photographie. Il ne faut pas traduire : «il vient en paix à l'ouest». Il ne s'agit pas du départ, mais du retour, en revenant de Thèbes occidentale, des Memnonia. Le dispositif des scènes ne laisse pas de doute. En avant des navires et dans le même sens on voit la bari rentrant à Karnak puis reposant dans le Sanctuaire de granit, tandis qu'au registre du dessus, qui est le départ de Karnak, les panneaux successifs montrent la bari se dirigeant en sens inverse.

(\*) L'historique du navire d'Amon, de la XI\* dynastie à l'époque grecque, sera résumé plus loin, à propos de l'étude archéologique.

(3) J. DE ROUGÉ, Études sur les monum, du massif de Karnak, p. 67 (= Biblioth. égyptol., OEuvres, t. V), a supposé que Philippe n'avait guère fait que reprendre et utiliser l'ancien Sanctuaire de granit de Thotmès III. C'est sur cette hypothèse que Legrain (loc. cit., p. 13-18) s'appuie pour voir dans les scènes du bas-reliet ptolémaïque une copie de celles de la XVIII\* dynastie. Mais s'il s'agit des représentations mêmes, le groupement et la façon de détailler la cérémonie portent, au contraire, ainsi que la

Est-ce bien à l'abrégé du culte d'Amon que se rapporte une autre représentation que je crois peu connue, au moins en tant qu'il s'agit du navire divin?

Elle appartient encore au domaine de Karnak, et figure sur un des cinq blocs découverts dans le déblaiement du temple de Maut en 1896 (1). Ce bloc provient d'un édifice d'un intérêt unique, puisqu'il représentait la série des fondations et des expéditions pacifiques de Piankhi pour honorer la Triade thébaine, ainsi que son hommage aux cultes d'Amon-Rā et aux grands sanctuaires de l'Égypte (pl. IX, fig. B).

A l'extrémité gauche apparaît un navire d'Amon (2). Le bloc ne contient que la portion avant : au sommet de la proue (5), la tête du bélier coiffée du disque solaire et de l'uræns suffit à prouver que le vaisseau appartient bien au dieu de Thèbes.

Une silhouette à demi effacée d'un Roi (?), placée sur le pont et s'inclinant en avant, est tout ce que l'on peut encore distinguer en arrière.

Si l'interprétation habituellement admise pour le reste de la scène était correcte, on verrait à droite, après un arbre (qui figurerait en abrégé les abords verdoyants du temple), le quai d'arrivée de Karnak; le Roi, à son extrémité, faisant l'acte d'adoration à l'a Ousirhata; puis, en arrière, un sphinx androcéphale et un obélisque, figurations abrégées de la façade du Temple, des sphinx qui sont en avant du pylône, et des petits obélisques de Sethos II, dont l'un décore aujourd'hui encore la plate-forme du quai à son extrémité. Il s'agirait donc d'une arrivée (4) d'un navire d'Amon-Rā à Karnak, en tête de la flotte chargée de présents royaux.

Mais cette interprétation ne paraît pas bien s'accorder avec les procédés employés à cette époque pour les abréviations conventionnelles. Sans pouvoir entrer ici dans la démonstration archéologique, il suffira de signaler briève-

technique, toutes les caractéristiques nouvelles qui débutent à la fin du saîtique et mènent, par les monuments de Nectanébo (cf. e. g. la chapelle de Saft-el-Henneh), à la facture et aux procédés conventionnels des débuts du ptolémaïque.

(1) Cf. Gourlay et Besson, The Temple of Mut in Asher, pl. XXII et p. 370 ff. (3) Newberry (The Temple of Mut, p. 378) y voit simplement un des navires faisant partie de l'escadre de l'expédition royale.

(3) L'absence des rames-gouvernails montre qu'il ne peut s'agir de la poupe (cf. note 4).

(1) Gonrlay et Benson (ibid., p. 258) y voient une scène de départ de Karnak. ment : la hauteur inusitée du prétendu quai ; celle, tout à fait invraisemblable, du socle de l'obélisque, placé d'ailleurs à l'extrémité du quai susdit; l'absence de toute réplique connue d'un tel moyen de représenter un temple par son quai d'accès, ses sphinx par un seul (et l'on eût représenté de toutes façons les sphinx-béliers de la réalité); l'absence à Karnak d'obélisques en avant du second pylône (1), et enfin la présence, inexplicable et absolument inhabituelle, d'un gros arbre (entre le navire et le soi-disant quai) qui constituerait une sorte de paysage abrégé des abords de l'enceinte du Sanctuaire.

Si ma lecture est correcte, il faut voir dans cet ensemble un abrégé pictographique des fondations et des embellissements faits par Piankhi pour les grands sanctuaires du Dieu Soleil, conclusion logique des scènes figurées sur les autres blocs, et représentant les navires de Piankhi chargés de présents : l'obélisque serait le fameux Banbonou d'Héliopolis, dont la silhouette est bien connue par les répliques des temples solaires memphites et par les signes des textes des mastabas. A gauche, une statue votive du roi agenouillé, et tenant les \* \*, résume ici les témoignages de piété de Piankhi à Héliopolis; le Sphinx serait son ex-voto commémoratif de la visite (2); et l'arbre est très probablement l'arbre sacré, l'Ashdou d'Héliopolis. Il y aurait donc là une sorte de contre-partie par l'image du récit de la stèle de Piankhi pour ce qui s'y rapporte à Héliopolis et aux fondations en l'honneur d'Amon (cf. l. 25 ff et 101 ff de l'inscription). Le vaisseau personnifierait les cultes thébains, et correspondrait soit à une réfection du vénérable navire traditionnel, soit à la consécration d'un nouveau navire par le conquérant éthiopien. Il résumerait en tout cas l'ensemble des fondations (d'où sa place d'honneur dans le cortège), et par là même le plus important du culte. C'est revenir par un autre moyen à la donnée des bas-reliefs des pylônes. Quoi qu'il en soit plus exactement, ce n'est là qu'un détail pour l'histoire même du temple. Mais l'intéressant — et c'est à ce titre que j'ai joint ce fragment au groupe étudié ici — est le point de vue religieux : on voit là, par un nouvel exemple, à quel point la figuration

relief de Piankhi.

<sup>(1)</sup> On sait que le grand temple de Karnak se termine, à cette époque, au second pylône, d'où part le kiosque dit de Taharaqa, et une avenue d'Amon-Sphinx criocéphales. Rien de tout cela ne correspond aux indications du bas-

<sup>(3)</sup> Je ne crois pas qu'il puisse s'agir du grand Harmachis de Gizeh. On l'eût placé sur son grand socle et détaché de la représentation du Banbonon.

du navire à tête de bélier est valable, en ce genre de représentations conventionnelles, pour exprimer en abrégé tout l'essentiel du culte d'Amon (1).

Une telle place d'honneur conférée au vaisseau d'Amon; l'extrême importance ainsi donnée dans les scènes ou les textes aux moindres des particularités de sa construction, de son entretien ou de son embellissement (2), tout indique déjà assez l'importance religieuse que les cultes thébains attachent au grand 11 am d'Amon ainsi qu'à sa Q - . Et il apparaît assez, de tout cet examen, combien le Navire Divin est tout autre chose dans la procession qu'un simple moyen matériel de transport. Il est assurément inévitable quand il s'agit de gagner l'autre rive du Nil. En conclure de là que l'a Ousirhat a est une sorte de bac serait prendre la circonstance de fait accidentelle pour le principal. Du moment que les Égyptiens se sont donné la peine de creuser ces canaux 57 = 1, si souvent représentés dans les tombes thébaines, et capables d'amener le grand vaisseau d'Amon jusqu'aux portes de chacun des temples funéraires de la Thèbes d'Occident (3), il doit y avoir quelque raison religieuse qui voulait qu'Amon y parvînt à bord de son navire. Il eût été, autrement, infiniment plus simple de faire cheminer la bari sur les épaules des brancardiers, à partir de la berge du fleuve, tout comme il eût été cent fois plus aisé, à la fête d'Apit-Rîsit, de gagner Luxor par les allées de sphinx qui le relient aux sanctuaires de Karnak. C'est qu'en règle, Amon-Rā doit voyager par eau, tandis que sa forme Amon-Mīn, en règle, doit voyager par terre. Amon-Min n'a pas de vaisseau; il circule à découvert sur son pavois; c'est ainsi qu'il arrive à Luxor, qu'il se rend à Médinet Habou ou au Ramesseum. On le voit sans voiles, et il est le seul dieu égyptien en pareil cas, - parce qu'il doit justement être vu. Il va par les champs parce qu'il est dieu des champs, de la moisson, du tonnerre et de la pluie fécondante. Il est dieu-pluie et dieu-foudre, dieu-ciel aux traits primitifs, et tel que cent religions des noncivilisés le conçoivent encore (4). Amon-Rā est un dieu soleil, et comme Soleil,

on remarquera en outre qu'à chacune des fondations exprimées correspond une figure du Roi consacrant en adoration : une à bord du vaisseau divin, puis une tournée vers l'arbre Ashdou, et enfin la statue votive, tournée dans la direction du Banbonou.

<sup>(\*)</sup> Voir à l'historique de l'Amon-Ousirhat la série chronologique des textes consacrés à ce navire.

<sup>(3)</sup> Gf. Legrain, Bulletin I. F. A. O., t. XIII. p. 64, et au chapitre de l'itinéraire de la procession, pour la série de leurs représentations.

<sup>(\*)</sup> Voir au début du chapitre suivant.

il parcourt son domaine comme tous les dieux soleils de l'Égypte, à bord de son navire; et la bari de ces dieux, sur son pavois, n'est qu'un diminutif, un substitut de leur navire, là où il devint matériellement impossible, dans les cérémonies de l'époque historique, de faire véritablement « naviguer » l'image terrestre du Dieu. Rā d'Héliopolis, l'expression la plus parfaite à laquelle la pensée sacerdotale soit parvenue pour concevoir le Soleil Seigneur de l'Univers et Démiurge n'échappe pas à la loi; il parcourt sur son vaisseau les eaux célestes. Et le jour où le second Empire thébain hausse Amon au rang de premier des dieux, et en fait Amon-Rā, la théologie locale empruntera à Héliopolis toutes les caractéristiques de Rā pour les conférer au Maître de Karnak.

Voici donc les premiers éclaircissements que nous fournissent les monuments thébains :

Dans son économie générale, la grande Stèle de l'Amenophium a énuméré les constructions des édifices, leurs revenus ou leurs fondations pieuses dans un premier groupe. Elle passe ensuite à ce que le Roi a fait pour ce qui constitue l'essence même du culte du dieu, ses sorties, ses '' (ἐξόδειαι). Elle en condense la substance dans l'acte de la navigation, la '' , et fait de la construction du grand "Ousirhat" la manifestation par excellence de tout ce que le Roi a pu faire pour assurer et magnifier ce qui est le plus indispensable de la vie du dieu Thébain. C'est, en quelque sorte, le résumé des fondations et des mérites de la piété royale que cet exposé relatif aux '' , et au vaisseau qui les effectue. Et ces « navigations » de l'année religieuse, la stèle, dans l'énoncé de leurs variétés, les a subdivisées en deux grands groupes : celles qui ont pour domaine la Thèbes de la rive Orientale, et celles qui se passent dans le territoire de Thèbes d'Occident.

En prenant comme point de départ la mention du grand navire d'Amon, l'examen des monuments de Karnak a précisé ces données, auxquelles se sont joints, en cours de route, un certain nombre de textes ou de figurations fournis par des rapprochements avec les monuments de la nécropole.

Les sept représentations de l'« Ousirhat» qui viennent d'être analysées et qui proviennent toutes les sept des sanctuaires de Thèbes nous ont, en effet, mené aux constatations suivantes : Nous avons trouvé, en premier lieu, sous la forme du bas-relief et des textes qui l'accompagnent, des compositions où l'on a condensé, sans les diviser en fêtes en Apit et fêtes en Amentit, toutes les navigations d'Amon dans son territoire. La rentrée du dieu «à Karnak» — 17 A 2; qui est en somme leur intitulé général, y est tenue pour s'appliquer au retour de toutes les processions, et pour résumer, par conséquent, l'œuvre du Roi et sa co-opération à tous les actes de la vie divine.

Telles sont les trois grandes représentations murales d'Amenhotep III, de Séti I et de Ramsès II sur les parois intérieures de leurs pylônes; et tel est également le sens du petit abrégé ciselé sur la coque du navire du troisième

pylône.

Mais d'autres représentations distinguent, comme le fait le texte de la Stèle de l'Amenophium, les «sorties» qui se passent en Thèbes même et celles qui vont à la région de l'Ouest; et elles reproduisent, avec leurs moyens propres d'expression, chacune pour leur part, ce qu'étaient ces fêtes et quel était leur

but général.

Des premières de ces fêtes, celles du groupe de Thèbes orientale, nous n'avons pas encore vu de figuration dans l'édifice même du grand temple de Karnak. Elles sont à quelques pas de là, dans ses annexes. Ce sont ces grandes compositions murales, dont il a été dit un mot un peu plus haut, et qui montrent, dans toute leur magnificence, la grande procession fluviale qui allait à Luxor, La ce sont les trois représentations, — deux sont encore inédites, — du petit temple de Ramsès III à Karnak, du temple de Khonsou, et du temple de Luxor. La fête d'Apit-Risit résume ainsi en elle l'ensemble des morties qui se passent dans le territoire de l'Est, et le choix qui a été fait d'une navigation qui a le Sud pour direction n'a pas été laissé au hasard (1).

L'examen de détail de ces grandes scènes, où le navire « Ousirhat » apparaît ainsi de nouveau dans toute sa gloire, constituerait une nouvelle recherche en

(1) La préférence accordée à la représentation de la procession de Luxor sur les murs des temples de Thèbes orientale s'explique aisément. Situés sur le territoire des vivants, ces édifices se préoccupent avant tout des cérémonies qui ont lieu en ce territoire et à l'usage de ses habitants. C'est sur les monuments de la Thèbes des nécropoles que devaient être figurées, de préférence à leur tour, les navigations d'Amon destinées au domaine des Morts. C'est ce que laissent encore constater les vestiges des représentations murales des Memnonia ou les mentions de leurs inscriptions, et ce que prouvent également les répliques des tombes privées. dehors du cadre de cette étude. Seuls les renseignements d'ordre purement archéologique (éléments du navire, composition du cortège, manœuvres des vaisseaux) auront à être mis à contribution, lorsque ces divers points auront à être traités. Il suffira, pour l'intelligence du sujet qui nous occupe en ce moment, d'avoir signalé l'existence de ce groupe, parce qu'il a sa contre-partie symétrique dans les scènes se rattachant aux «sorties» divines dans la Thèbes de l'Ouest.

Quant à ce troisième groupe, celui des «fêtes de l'Ouest», on vient de le voir représenté à deux reprises sur les bas-reliefs du grand temple de Karnak : d'abord sur les fragments de la chapelle d'Hatshopsitou, accompagné d'une partie de la figuration du cortège terrestre dans la région des Nécropoles; puis une seconde fois, au retour de la Thèbes d'Amentit, sur les représentations du sanctuaire de granit. La présence des rois défunts, et les demandes des morts, les premières mentions des rites de purification funéraire, et l'indication encore mystérieuse d'un cortège qui se rend à une chapelle située sur une hauteur ont, chemin faisant, apporté quelques compléments utiles.

A ces scènes, il faut ajouter les bas-reliefs de Deir-el-Bahari, et les représentations provenant des tombes privées (Amonmosou, Amonamanit, etc.) qui seront examinées plus tard.

Les représentations du navire d'Amon se répartissent donc finalement en trois séries : les premières correspondant à l'ensemble des cérémonies des Sorties, les secondes à celles de l'Est, les dernières à celles de l'Ouest. Toutes trois ont un but commun : exprimer par l'image la totalité ou la moitié de la vie active du Soleil, de sa navigation au ciel diurne, avec tous ses effets en ce bas monde, où la procession les reproduit pour en assurer le parfait accomplissement.

A côté de ces renseignements d'ordre descriptif, l'examen des scènes (ou tout au moins des premières et des troisièmes, seules examinées en ce chapitre) et les indications des textes nous ont fourni deux ordres de constatations d'une autre espèce.

D'abord, la procession fluviale thébaine apparaît liée avant tout aux idées du voyage céleste du Soleil. Il ne s'agit, je le répète, ni d'un cortège où la navigation semble plus imposante qu'un défilé terrestre, ni d'un mode de transport traditionnel, hérité des nécessités pratiques de la très ancienne Égypte. Les scènes et les textes associent les dieux cosmogoniques à l'acte de cette navigation; les figures montrent, sans jamais l'oublier, le Roi y accomplissant des actes qui, pour être à ce point jugés essentiels, doivent être la répétition symbolique d'actions immuables et religieusement nécessaires. Les textes qui commentent l'image l'assurent à leur tour. Ceux de Karnak, on les a vus. De ceux des navigations d'Amon-Rā vers Thèbes du Sud, je me bornerai à renvoyer pour l'instant aux inscriptions déjà publiées de la grande colonnade de Luxor.

En second lieu, cette navigation du dieu à bord de son navire constitue dans la fête l'acte initial indispensable, auquel se rattacheront ensuite les diverses manifestations par lesquelles les humains veulent, par leur coopération, participer à l'œuvre des dieux, suivant la nature de la mavigation mont cette fête est la reproduction.

Des fêtes ou processions qui vont à Luxor et se dirigent par conséquent vers le Sud, la principale d'entre elles a lieu quand le début de l'année, le • { , marque le renouvellement de la vie du monde organisé aux débuts par les dieux solaires. Les manifestations d'allégresse du monde des vivants sont attestées dans les représentations des trois temples où est reproduite cette grande sortie vers Apit-Risit; les hymnes déclamés par le lecteur ou les discours mis dans la bouche d'Amon ou des dieux de ses Paouit l'assurent de leur côté.

Ces processions apparaissent ainsi comme une sorte d'expression d'une partie de l'activité et de la course du dieu-Soleil Amon-Rā, celle qui, au matin, quand il apparaît à l'Est, dirige sa navigation céleste vers le Sud (1). La navigation vers Apit-Rìsit, c'est donc comme le renouvellement ou la commémoration de tout ce que signifie cette course solaire vers le Sud, soit qu'on l'envisage aux débuts de l'organisation du κόσμος, soit qu'on la célèbre comme un recommencement annuel de cette première œuvre du démiurge, soit enfin que, se plaçant au point de vue qui assimile l'existence humaine à celle de l'Astre, on en fasse la manifestation de tout ce qui est naissance, vie, allégresse et plénitude.

thor. Le peu de documents que j'ai pu réunir pour le moment ne me permet pas encore d'établir en détail la constance de ces processions vers le Sud, pour les divers dieux solaires ou stellaires de la plus ancienne Égypte.

<sup>(1)</sup> De même, Phtah de Memphis, à l'origine dieu-Soleil local, dont Sokaris est la forme nocturne, a dirigé sa course vers le Sud. D'où la grande procession annuelle qui le fait naviguer sur le Nil pour aller au Temple Méridional d'Haï-

Les voyages d'Amon-Rā à la région de l'Ouest doivent par suite correspondre, à priori, à la contre-partie rationnelle. Si les premiers sont la manifestation du renouveau, de la vie, de la course vers le Sud, les secondes doivent traduire le retour de la navigation céleste du Soleil vers l'Occident, la fin de la vie de la journée solaire, tout ce qui se lie aux idées de la nuit et de la mort, mais d'une mort comme celle du Soleil, c'est-à-dire d'une résurrection. La navigation du Soleil à l'Ouest et sa mort apparente, ce sera donc la fin de la course divine, l'arrivée de la barque de l'Astre vers les gorges du désert, aux confins du monde des vivants; ce sera l'absorption du Soleil par le ciel nocturne, l'Astre rentrant dans le sein d'Haïthor, le passage par la substance divine de ce ciel, réservoir éternel de tout ce qui fait la vie, pour être à nouveau enfanté au matin (1) : en un mot le Soleil mourant pour revivre.

Et la visite d'Amon-Rā aux nécropoles, le voyage de son navire thébain jusqu'aux confins du désert, la visite aux morts royaux, puis l'ascension du dieu, ce sera l'acte final de sa vie diurne, avant d'être accueilli par Haïthor, et de passer par les cérémonies terrestres qui vont exprimer comment l'Astre ne meurt que pour renaître éternellement. Ce seront les rites du rajeunissement et de la renaissance, et toutes ces allusions que contiennent, dans les représentations si mystiques de leurs caveaux, les tombes de la grande confrérie des Sotmou-Ashou du cimetière de Deir-el-Médineh.

Que pour ce qui a trait aux humains qui dorment en Thèbes Amentit, le voyage du navire « Ousirhat» ait bien ce caractère funéraire, c'est ce que j'ai cherché à établir par les textes ou les représentations d'un premier répertoire. En cours d'examen, les quelques monuments des nécropoles ou les parallèles fournis par les temples ont élargi la donnée. Les rois, fils des dieux, et après eux les mortels ordinaires, divinisés à leur tour par les opérations du rituel magico-religieux, adjoignent leur présence et leurs activités aux cérémonies qui reproduisent le voyage de l'Astre. Ils assistent aux épisodes fictifs de ce voyage, et ils demandent à être associés au bénéfice des rites qui y sont célébrés. Ils demandent aux aspersions des tombes et de leurs images, aux rites de la purification par l'eau sacrée, l'« eau de rajeunissement », que leur traitement soit identifié à celui de l'Astre. Le but final apparaît donc avec

<sup>(1)</sup> Voir plus haut.

déjà plus de clarté, qui est d'associer et de confondre entièrement les destinées des morts avec celles du Soleil, en une cérémonie reproduisant un des moments de l'existence de celui-ci.

Comment les divers actes de la fête y parviennent va nécessiter à présent la reconstitution, dans la mesure du possible, de l'itinéraire que suivait le cortège, de ce qui se passait en cours de route, du point où il aboutissait, et enfin de ce qui s'accomplissait alors.

Mais avant d'aller plus loin en cette voie, il va être indispensable, pour avoir l'intelligence d'une cérémonie de ce genre, d'avoir de tout autres bases.

Car si les voyages du vaisseau d'or d'Amon-Rā sont les modes d'expression de la course et de la vie quotidiennes du Soleil; et si le Roi et ses officiants y recommencent, par une série de gestes ou d'actions rituels, ce qui a eu lieu ou a lieu au ciel, ce qu'ont fait jadis les dieux compagnons de l'Astre ou ce qu'ils accomplissent encore là-haut, il ne suffit pas du tout de connaître par quels raisonnements, par quelles déductions ou par quelles opérations les acteurs de ce drame mimétique prétendent matérialiser la donnée initiale et en assurer les effets désirés. Il est impossible d'arriver, par un tel procédé, à comprendre les résultats que les hommes attendent de ces répétitions terrestres des actes célestes de leur dieu. Avant de chercher à interpréter le sens et le but des divers actes ou épisodes d'une fête, la tâche nécessaire est, en effet. d'établir d'abord la signification exacte des épisodes mythologiques que reproduit cette fête, la nature des acteurs divins dont elle simule la présence ou les activités, et la raison d'être de tout ce qu'on leur fait faire. Et par conséquent, avant de présenter en raccourci les données générales de ce qui constitue religieusement l'économie de la procession égyptienne, pour en vérifier l'application particulière à la Fête de la Vallée, il sera nécessaire, sous peine de ne rien pouvoir interpréter à fond, de chercher à nous rendre compte de ce que représentait, à l'époque de nos monuments, dans la Thèbes de l'âge classique, le voyage du Soleil Amon-Ră, Seigneur de Karnak. En d'autres termes, ce qu'était, pour le sacerdoce thébain, le Soleil; ce que l'on savait de ses origines, de sa naissance, de sa course céleste et de ses péripéties; ou tout au moins les notions élémentaires de ce que l'on enseignait à ce sujet : voilà ce qu'il faut bien se résoudre à aborder au préalable.

Or, nous ne sommes pas ici devant le produit d'une religion homogène.

Tout ce rituel thébain et ces représentations traduisent des choses extrêmement vieilles, compliquées, presque parvenues à bout de course. Nous nous trouvons devant un ensemble de textes et de monuments qui représente l'effort peiné par des sacerdoces successifs durant des millénaires. La donnée initiale, traduite d'abord par la formule, a enfanté la représentation, et celle-ci a dégagé le mythe. Celui-ci, à son tour, s'est incorporé des concepts nouveaux et a provoqué des interprétations successives que traduisent, à leur tour, d'autres compositions pictographiques. Les acteurs et leurs accessoires y sont demeurés identiques à travers toute la série. D'où viennent-ils? que signifiaient-ils au début? quelle série de spéculations les a ainsi groupés peu à peu, et quel est le sens ultime de leurs actes? Voilà à quoi on en arrive forcément devant les bas-reliefs du temple thébain, sitôt que l'on ne veut plus se contenter d'enregistrer mécaniquement la pure description des personnages et de leurs gestes matériels, ou que l'on veut aller au delà, comme explication, de ces intitulés tels que : rituel de fondation, scène d'offrande de..., rituel du sacre ou du jubilé, procession des barques sacrées, etc. Constater l'existence sur une paroi de temple d'une scène de «chasse au filet de marais», par exemple, n'élucide ni le but religieux ni les éléments des mythes millénaires qui ont incorporé cet épisode dans la série des représentations de rigueur, au début du rituel de fondation des édifices. Ou bien tel épisode de la naissance divine du Roi peut être décrit fidèlement. Mais la présence de Neith ou de Selkit, ou des nourrices divines, ou de telle autre divinité ne s'y explique que si l'on étudie les séries parallèles des Mammisit. On bien encore si, dans la huitième crypte de Dendérah, nous voyons le Roi, devant un Horus, percer de sa lance une Tortue(1), est-il suffisant de justifier cette action en se contentant, comme explication, d'y voir le geste de détruire une des personnifications du mal? C'est à peine aborder l'intitulé général. Mais pourquoi spécialement la tortue En quel mythe stellaire apparaît-elle? Pourquoi cet acte s'accomplitil spécialement devant l'Horus d'Edfou? Et surtout pourquoi le Roi reçoit-il l'étrange épithète de fils, de descendant par la chair du Poisson Atj. 👟 🖫 , «qui sort du ciel nocturne » (2)? Voilà pourtant ce qu'il faut bien arriver à connaître et à justifier par les textes à l'appui, si l'on veut acquérir

<sup>(</sup>i) Mariette, Dendérah, t. III., pl. 73 a. Comparer au rôle du poisson Abdou dont il a été

parlé un peu plus haut.

<sup>(1)</sup> Cf. la naissance du Soleil, au chapitre m.

la compréhension du sens de ce bas-relief. Et c'est en fin de compte dans les textes des Pyramides que le formulaire issu des concepts archaïques commence à donner une plus complète intelligence du mythe thébain ou du bas-relief ptolémaïque.

Force est donc, pour aller plus avant dans l'interprétation des cérémonies thébaines, et singulièrement de celles où l'on navigue sur le Nil, de résumer le plus indispensable de ce qui forma graduellement le mythe de la naissance et du voyage diurne du Soleil au firmament. C'est avec intention que je dis « Soleil » et non Rā. Le Soleil d'Héliopolis, Rā, avec tout son cycle, est déjà la résultante de nombre de systèmes plus anciens, souvent contradictoires entre eux, et dont les traits originaux réapparaissent çà et là. Le système héliopolitain n'est que l'aboutissement final de siècles d'efforts, la synthèse de vingt dieux solaires de théologies locales bien antérieures au grand travail de refonte de la théologie d'Aounou. Et ces dieux solaires ne sont eux-mêmes que les héritiers des dieux stellaires, précédés à leur tour des dieux-lumière et des dieux-ciels. Ce qui suit se propose uniquement de reconstituer à très grands traits la construction du tout, le strict de ce qu'il faut pour suivre les applications de la donnée dans le culte thébain, sans pouvoir aborder, il va de soi. l'exégèse des diverses sources, mais en faisant appel, le plus souvent possible, aux textes et aux figurations archaïques.

Ge n'est pas tout. Le Soleil thébain n'est pas Rā, mais Amon-Rā, et ce double nom en fait, par définition, un dieu hybride. Rien donc qui ressemble au cas d'un personnage simple, évolué sur place, comme pourrait l'être l'Anoubis de Lycopolis, par exemple, ou l'Hor Houditi d'Apollinopolis. Une fête, une cérémonie qui reproduit — ou commémore — un fragment de son existence ou de ses activités divines peut-elle être faite d'éléments purement héliopolitains? Maints indices font présumer la négative. La cosmogonie solaire de l'époque thébaine est venue, par surcroît, ajouter, à l'époque où nous nous plaçons, le produit laborieux de ses combinaisons, de ses efforts souvent si maladroits, aux sutures grossières, pour incorporer au périple du Soleil thébain ceux des autres religions solaires de Haute-Égypte, ou pour ramener aux concepts thébains des cultes (dualistiques ou autres) trop souvent irréductibles à la fusion et franchement inconciliables entre eux. Les équipages mèmes du navire solaire décèlent à eux seuls ces pénibles efforts d'harmo-

nisation. L'influence croissante du mythe osirien est venue s'ajouter au tout. Le résidu de ce travail énorme constitue le corpus de la doctrine de la Thèbes ramesside (1). Là non plus on n'attendra point, je pense, que je puisse en four-nir ici l'exposé complet, fût-il sous la forme la plus comprimée; encore moins que j'en puisse munir le résumé qui va suivre de l'appareil entier des justifications requises à l'ordinaire. Enfin, et pour achever de délimiter le sujet, c'est de la naissance et de la navigation diurne du Soleil qu'il sera question exclusivement ici, la seule à laquelle se rapportent les scènes de navigation de l'a Ousirhat qui font l'objet de la présente recherche.

<sup>(1)</sup> Sur la complication et le syncrétisme de la religion officielle thébaine à cette époque, cf. Masserno, Guide du Visiteur au Musée du Caire, éd. 1915, p. 469.

<sup>[1]</sup> The Metropolitan Museum of Art - The

Tomb of Puyemre at Thebes, by Norman de Garles Davies (= Tytus Memorial Series, t. 11 et III), New-York, 1923.

<sup>(3)</sup> Ibid., t. III, p. 73-86.



## CHAPITRE III.

## LES PRÉCURSEURS DU SOLEIL.

--- (1)

Aux plafonds des caveaux funèbres de Deir-el-Médineh (on les a voûtés à la ressemblance du firmament) s'étend, largement traitée, la symbolique coutumière, celle que répètent tant de compositions des syringes royales, ou celle que l'iconographie ramesside presse et accumule sur les parois intérieures de ses cercueils (2): le f de Mendès, et les longs scoptres f qu'il tient de ses deux bras, le reliquaire d'Abydos ; la manifestation (2) de la Lumière, jaillissant en disque solaire du calice du Lotus Y, l'Isis et la Nephthys qui expriment, en ce rôle au moins, les deux moitiés de la voûte céleste . . . . Vocabulaire familier, manié par tant d'images des papyrus ou des murailles funèbres, et où la série des représentations n'est plus que le corpus d'un répertoire de signes, et son maniement l'agencement variable des signes d'une écriture véritable, aux valeurs assurées et constantes. Mais non pas le produit d'un jargon sacerdotal, créé sur le tard par une mystique en quête d'ésotérismes compliqués. Antique répertoire à n'en pas douter, où presque à chaque figure correspond, dans les plus anciens formulaires qu'il nous est donné de posséder encore, quelque verset des très vieux textes funéraires. Celles que voici peuvent s'appliquer à la doctrine du dogme thébain. Mais ce dogme n'existait pas encore que les croyances muées en ces figures existaient depuis des millénaires. Elles étaient si vieilles que le Soleil d'Héliopolis n'avait pas encore pris forme, lorsque ses prêtres réussirent à les façonner à la mesure de leur théologie.

Souvent, au cintre de la voûte (8), apparaît le long corps de Nouit, la Déesse

<sup>(1)</sup> Musée du Caire, cercueil de la Grande Prêtresse Nodzmit (n° 61094).

<sup>(1)</sup> Cf. e. g. Danessy, Cercueils des cachettes royales, pl. XXV, XXVII, XXXIV, XXXV, XLI,

XLV, XLVII, XLVIII, XLIX, L, LII, LIII, LVI, LVII, LIX, LX, LXII.

<sup>(3)</sup> Nécropole de Deir-el-Médineh, tombes n° 216, 299, etc.

ciel. Elle semble planer au-dessus du sarcophage qui reposait directement audessous et qu'elle protège. Déjà les versets des Pyramides proclament :

V. - O Osiris N. . . . . ta Mère Nouit s'est étendue au-dessus de toi.

B. - Et Elle te protège contre toute chose mauvaise (1).

Parfois, les ailes à demi repliées et tombantes, la Divine Mère tient en chacune de ses mains le vase 1 (2). L'eau ade renouvellement a s'en échappe, celle qui donne la vie (3): - 7 - 7. C'est par elle que, depuis que le monde est monde, se reconstitue la substance intime des «Astres Impérissables r et, avec eux, celle de tout ce qui vit en cet Univers, les 777 d'abord, et puis ceux aussi qui ont su acquérir les destinées des dieux. Aux pieds de Nouit — comme dans la scène si connue de la Nouit du Sycomore — le fantôme du Mort, la paume des mains étendues, reçoit les filets de l'eau de Jouvence, et le voici « renouvelé en son nom d'eau du Renouveau ». -\_\_\_\_\_\_, déclare la formule des temps memphites (1). Le mort est un Osiris. Mais si Osiris trouve la résurrection par l'eau divine, c'est qu'il est l'Osiris-Rā; c'est qu'il est un Soleil qui meurt quotidiennement, pour revivre chaque matin de s'être plongé chaque soir dans l'abîme des eaux célestes, au sein de Nouit. Le Soleil Osiris, l'Hor-m-Khouti et sa forme morte, nulle part mieux qu'au caveau de 1 = + 7 8 (5), la théologie thébaine n'a exprimé le double aspect de l'être unique, en images plus saisissantes, et parfois même inspirées d'une réelle grandeur. Cette unité divine qu'exprime le globe solaire flamboyant, où s'inscrit le nom & , et dont les deux grandes ailes abaissées enferment entre elles la silhouette osirienne (6), le tombeau d' , "

<sup>(1)</sup> Pyramides, \$ 825 (version de Mirinri, 1, 70).

<sup>(</sup>n° a 16, fouilles de l'Institut français, 1924).

<sup>(3)</sup> D'où Téquivalence si fréquente de Nouit tenant les deux p à la place du f. Cf. e. g. Danessy, Gercueils des cachettes royales, pl. XXV.

<sup>(4)</sup> Pyramides, \$ 589. Sur l'adaptation de cette donnée au rituel de l' X x , cf. le

chapitre XLLII du Liere des Morts, 1. 4 (Pap. d'Ani), et les sections 3 et 4 du rituel de l'ouverture de la bouche, ainsi que ce qui en est dit par Budge, Book of Opening the Mouth, 1. 1, p. 17 et 19.

<sup>(4)</sup> Nécropole de Deir-el-Médineh, tombeau n° 5.

<sup>(\*)</sup> Ibid., paroi C' (droite), registre B, panneau 4.

En deux longues bandes de lignes ondées, la figuration de l'Ωκεανός délimite le cintre de la voûte sépulcrale. Et voici à présent, superposée à l'image de Nouit le ciel, la très archaïque donnée de l'Arbre de Vie. Et l'arbre est placé directement sur la tête de la Déesse. Lui aussi est devenu Nouit, celle du Sycomore céleste, que tant de tombes thébaines - fresques murales ou basreliefs, parois de cercueils ou vignettes de papyrus — nous font voir, le buste à demi dégagé du tronc de l'arbre et versant au mort, à travers les rameaux, les eaux magiques du [ (2). Mais ici, il n'est qu'arbre, un arbre d'où sort un soleil. Tel le voici représenté, en cette tombe de 1 (3), tel l'ont montré aussi les imageries des Livres des Morts, en cette vignette que les compilations thébaines attribuèrent, faute de mieux, aux versions illustrées du vénérable cha-□ 1 - 1 \ \ \ \ ^ \ \ \_ 1 = (5) . . . . C'est bien « ce Sycomore élevé » dont nous parle déjà la recension memphite, celui qui se dresse «à l'Orient du Ciel» mala 1 = 1 (6) a dans une grande île, au milieu des étendues lacustres du rial, imaginé par tant d'humanités (8), est entré à présent dans la légende de la

(1) Nécropole de Deir-el-Médineh, tombeau nº 290 (fouilles de l'Institut français, 1922).

(3) Nº 216. Cf. supra.

(4) Cf. également chap. cix et extix.

(9) Exemplaire de Nibseni (British Museum), ligne 44 de la «version longue».

(5) Pyramides, \$ 916. A noter la forme du signe + dans la version de Nofirkari, 1. 941.

(7) Pyramides, S 1216.

(6) Comme il ne peut être question d'aborder ici la bibliographie du mythe de l'arbre de vie, même restreinte aux traditions sémitiques, on renvoie simplement aux références de vulgarisation très générales, telles que les donnent, par exemple, les dictionnaires de la Bible de Vigouroux (t. 1, p. 898) ou de Hastings (n. b. s. v. Life and Death, t. III, p. 115. Cf. également Encyclopædia of Religion and Ethics, t. VIII, p. 39-61, même rubrique). La discussion sur la source de Genèse, n. 9, et m. 17,

naissance du Soleil d'Égypte. Lui aussi fait partie de ces êtres divins qui, tels des oiseaux, viennent percher sur les rameaux de l'Arbre de Vie • [1] au feuillage bruissant (?) 2 1 (2). Le voici qui apparaît au sommet de l'arbre. Il prend son vol à travers le ciel, comme ces divins oiseaux que le texte nous montre volant au-dessus de l'Île et qui sont les étoiles Immortelles : « Volent les Dieux Oiseaux au-dessus d'elle — ces Dieux qui sont les Astres Comme eux, il tire sa substance vitale de cet arbre de vie qui fait devenir les êtres comme des dieux exempts de la mort, «Et ils donnent à cet N que voici cet arbre de Vie - celui dont ils vivent. - Et voici que vous vivez de lui, à naire des âges thébains, la donnée initiale réapparaît claire en cette iconographie des caveaux de Deir-el-Médineh, qui soude ainsi l'une à l'autre ces deux légendes et ces deux aspects de Nouit, la déesse ailée de la voûte céleste et le divin sycomore de l'Orient du ciel. Plus nettement se dégage leur identique nature de Mère de la lumière et de la vie. Et en nous montrant l'Astre du

sortirait encore plus du cadre de cette étude. On peut signaler néanmoins comme peu probantes les raisons données en général pour les attribuer à J' (parties moins anciennes du cycle yahviste). Cf. en particulier l'édition de la Bible du Centenaire (Paris, 1916), p. 2, note b, et p. 3, notes h et k.

(1) Pyramides, \$ 916. Le signe exact du déterminatif de l' l de la version des Pyramides

n'existe pas en notre typographie.

(3) l'ai adopté, mais avec la même réserve, le sens proposé par Speleers (Textes des Pyr., p. 65). Maspero (Pyramides de Saqqarah, p. 177) a traduit: "[vers lequel] accourent et sur lequel se posent les dieux ". Si l'on admet ici une altération du texte, on peut aussi songer à une rédaction sans le ] I final, et où les dieux viennent "en bruissant" s'abattre sur les rameaux de l'arbre.

(3) Pyramides, \$ 1216 b-e. Maspero (op. cit.,

p. 209) traduit : sur lequel (le lac) se posent les dieux grands -. Speleers (op. zil.) donne : sur laquelle (l'île) les dieux font voler les hirondelles -. Le sens de dieux-oiseaux me paraît mieux s'adapter à la fois au chapitre 916 et à l'îcono-

graphie générale du sujet.

(\*) Ibid., d-e. La cadence de la formule est sur le module usuel du type et la traduction plus approchée serait: \*[Et puisqu']ils en vivent, vous en vivez [eux, N. et l'Étoile du matin]\*. Le sens d'arbre de vie, adopté dès la première heure (cf. Badesca, A. Z., 1881, p. 10 et pl. IV\*, l. 18, et Maserno, Pyramides de Saqqarah, p. 209) ne semble pas avoir été contesté depuis (cf. e. g. Breasted, Development of Religion and Thought, p. 134, et Speleers, op. cit., p. 80), sinon, mais, ce semble, sans raisons décisives, par Le Page Renouv, Transactions S. B. A., t. VIII, p. 220.

jour qui jaillit des frondaisons du sycomore, comme en jaillit tout ce qui a pris forme en ce monde (1), la chaîne se relie en anneaux plus solides; et de la plus ancienne donnée, enchâssée par la compilation d'Héliopolis dans le rituel solaire, nous voici menés aux textes protothébains et à ceux de la Thèbes ramesside. A soudainement évoquer, en ces caveaux, le vénérable formulaire des Pyramides, et à deviner encore, par delà, les vieux récits des mythologies perdues dans le recul des temps, l'imagerie funèbre de ces murs prend un autre aspect. Elle n'est plus ce pur amas de pictographies que hérissent des sortes de rébus, fruit d'une symbolique éprise à la fois de devinettes mystiques et d'allitérations philologiques : et un soufile de poésie véritable anime pour un moment les vieilles figures.

Le sycomore n'y est pas le seul arbre figuré. Jujubier ou térébinthe, tamarix du Saïd, figuier du Soudan, palmier ou doum de Nubie, olivier du Delta (2), tous ces arbres divins des antiques démiurgies, que le corpus des leçons d'Héliopolis a gardés si nombreux encore (3), la recension thébaine n'en retient plus ici qu'une partie, celle qu'elle a pu associer sans trop de mal aux destinées définitivement solaires de l'au delà (4). Voici cependant, sur les parois du caveau, une autre antique légende : le Portique du Ciel Oriental et ses deux arbres :

<sup>(1)</sup> Il est dit aussi quelquefois l'Œuf d'Oie qui sort du Sycomore (e. g., stèle Metternich), par allusion au mythe bien connu de l'Œuf.

<sup>(2)</sup> Cf. infra ce qui est dit du dien qui est # sous son olivier # \_\_\_\_\_ ] . .

<sup>(3)</sup> Voir ce qui en est dit un peu plus loin, à propos de Sopdou «qui est caché sous ses rameaux».

<sup>(4)</sup> Pour la place qu'ils tiennent encore, devenus solaires ou osiriens, dans les chapitres de l'âge thébain, il suffira de se reporter aux divers index du vocabulaire du Livre des Morts.

<sup>(3)</sup> Pyramides, \$ 1433.

<sup>(6)</sup> Deir-el-Médineh, tombes d'

c'est le thème du Palmier, quelquefois du Doum (1), de bonne heure associé à cette figuration du Bassin de Vie où l'on voit le fantôme se désaltérer, agenouillé ou même couché, pour laper avidement l'eau vivifiante (2). Comme c'est tant de fois le cas pour ces mythes si anciens, la glose du texte écrit ne possède plus l'intelligence des compositions picturales. Elle leur accolera gauchement quelques versets qui ne s'y rapportent que vaguement; ou bien elle se résigne à l'image sans plus, dénuée de toute rédaction qui la commente. Ailleurs encore, elle imaginera un chapitre dont l'intitulé, «chapitre de se transformer en Palmier», semble promettre un formulaire d'un haut intérêt, et qui consiste piètrement en deux lignes à assurer au fantôme le privilège de se désaltérer. Ici, une fois de plus, la chaîne des vieux textes permet de remonter sinon jusqu'au mythe stellaire, au moins jusqu'à l'époque où il se fit solaire. Elle restitue partiellement à ces images la valeur que détint jadis le mythe qu'elles essaient encore de traduire. Une formule memphite, en réduisant à quatre aspects du Soleil quatre des anciens Astres Seigneurs du Firmament, nous a gardé l'invocation à «celui qui est sur son Palmier» [ ] [ ] Les son épithète de « Dieu dont les pointes (ou les bords?) brillent éclatantes n = 1 - 1 - 1 = 3 (a) ne laisse pas de doute sur son identité (a). Les textes des sarcophages protothébains achèvent et précisent le travail d'assimilation solaire, et nous montrent «l'œil de Rā-Atoum apparaissant dans le dattier [5] n.

Éliminons de cette décoration murale ce qui ne se rapporte pas au mythe solaire, directement au moins et à première vue : les thèmes purement osi-

(1) Cette variante, exceptionnelle, ne figure encore, à ma connaissance, qu'au tombeau d'Arinofir. La scène de Pashedou montre le défunt comme prosterné, ce qui a fait croire qu'on le représentait en prière.

(3) Pyramides, \$ 699 c. La formule appartient au type quadripartique bien connu, à double articulation (la fin du quatrième répons apparait tronquée. La clausule en © est significative (4) Le signe de la version de Téti (1. 334), assez semblable au wr, avait entraîné Maspero à traduire : «toi qui fais jaillir les filets d'eau». Le signe peut être une graphie bâtive des rayons solaires du A.

(9) Cf. Roeden, Archiv für Religionwiss, I. XVI (1913), p. 81.

riens ou leurs abrégés, les révérences ou les offrandes aux divinités, aux génies funéraires, au couple divinisé d'Ahmès Nofritari et d'Amenôthès Ier; les illustrations propres au sort des défunts, à leurs «purifications», à la protection de leur corps, aux ancêtres.... Restent le Soleil et ses naissances, le Soleil et ses aspects, ses courses, sa mort, sa transformation, sa résurrection. Le voici donc sous ces multiples formes et en ces séries de combinaisons qui nous semblent familières, tant le catalogue de l'archéologie funéraire nous en propose par milliers les combinaisons enchevêtrées : par les papyrus ou les sarcophages, par les stèles, les tombes privées ou les syringes royales. Ici, il élabore son nouveau devenir dans les Ténèbres quotidiennes, et il est Khopir, le dieu à tête de scarabée; il triomphe de la nuit, et le voici disque rouge, en son navire céleste, ou bien homme hiéracocéphale, ou grand Ιέραξ de fière allure, l'Hor-m-Khouti triomphant; le prétendu «Phénix», le 📡, l'accompagne à bord de son esquif, ainsi que les « Compagnons du Dieu », abrégés, comme à bord de l'a Ousirhat a d'Amon en un simple signe § (1). Il meurt et le voici devenu une sorte de grosse boule noire : une nouvelle mère divine l'accueille et le prend sous sa protection, semblable d'aspect à la divine vache Haithor de toutes les figurations votives privées ou royales : déesse ciel encore, comme l'atteste, en ces répliques, le ventre semé d'étoiles du divin animal; identique également à la grande vache céleste qui, aux tombes royales, enfante le Soleil, comme la Nouit Femme l'enfante aux plafonds des sanctuaires ptolémaïques. Cette nouvelle mère du Soleil, est-elle déjà une simple hypostase de Nouit? Se confond-elle déjà dans la troupe des Haïthors, comme la (2), et tant d'autres des «nourricières» du Soleil? L'indice du ciel liquide, sous forme d'un grand lac , lui sert de support, quand elle figure allongée (3). Debout, elle apparaît à demi plongée dans les eaux célestes (4). Tout l'assimile à la constellation de la Grande Mihit, à cette " > 1 (5), qui apparaît encore, pourvue

Bulletin, t. XXIV.

<sup>(1)</sup> Voir au chapitre n.

<sup>(1)</sup> Cf. le vieux mémoire de Drykaia, Biblioth. égyptol., t. I, p. 1-8, qui fait encore autorité sur le suiet.

<sup>(1)</sup> E. g. au caveau de (1) (Deir-el-Médioch, tombeau n° 2, fouilles de l'Institut français du Gaire, 1917).

<sup>(</sup>b) Maspero a hésité entre les sens de «Grande Plongée» ou «Grande Septentrionale». Je donnerai, le moment venu, les raisons qui me paraissent en faveur de la seconde traduction et la rattachent au ciel boréal, tandis que les «Sept Esprits» du chapitre LXXI (L. 17) se rapportent, comme on l'a déjà soupçonné, aux sept Étoiles de la Grande Ourse. Voir un peu plus bas, p. 141.

d'une personnalité et d'un rôle plus distincts dans le formulaire memphite ou dans les textes protothébains (1). Tandis que l'imagerie ordinaire du Livre des Morts ne nous la montre plus qu'en simple vache solaire, et qu'un texte insignifiant se borne à la mentionner en tête d'un chapitre dépourvu de tout lien bien apparent avec elle, — où sa présence s'explique beaucoup moins bien que ne l'aurait justifié l'insertion de l'image au chapitre xvn (1. 75-76) ou encore au chapitre exxiv (1. 17).

Ainsi, et par indices accumulés, cette iconographie nous mène-t-elle à l'examiner sous un jour nouveau. A la première vue de toute cette décoration funèbre, il semblerait qu'elle se borne à résumer, par excerpta, l'illustration d'un Livre des Morts contemporain, et qu'elle corresponde aux chapitres écrits qui les accompagnent; ou qu'à défaut de textes, elle en soit l'abrégé pictographique. Tant la plupart de ces répertoires muraux, à les regarder dans leur ensemble, évoquent-ils immédiatement, en leur aspect général, l'idée d'un grand papyrus illustré reporté sur muraille, et que l'on aurait enluminé à la fresque. C'est chose communément acceptée, plutôt que discutée, que de la rédaction purement graphique du Livre des Morts est née graduellement son illustration — et cela est peut-être exact pour une partie de ses chapitres, mais pour une partie seulement. Ou l'on entend dire aussi que les thèmes de la décoration murale sont des répliques de l'illustration des papyrus à vignettes, quand c'est bien plutôt l'inverse qui résulte de l'examen de l'iconographie funéraire. L'expérience que j'ai pu acquérir des scènes de Deir-el-Médineh m'assure, et chaque jour avec de nouvelles preuves, que l'on y trouve des scènes qui ne sont pas simplement des variantes encore inédites du catalogue ordinaire du Livre des Morts, et qui ne sont pas davantage les élucubrations d'une mystique à la recherche de nouveaux moyens d'expression. Elle a pu quelquesois en grouper à nouveau les éléments. Elle ne les a pas inventés. Chaque fois, au contraire, que j'ai eu le loisir des recherches nécessaires, il m'a semblé que plus on arrivait à remonter haut dans le passé, et mieux les textes s'ajustaient à ce que ces images voulaient exprimer, — et que là où les textes faisaient défaut jusqu'à plus ample informé, c'étaient encore les débris du matériel ou du rituel des

(Musée du Caire, n° 28118. Voir le texte dans Lacau, Rec. de trav., N. S., t. X., p. 64 ff., si différent du chapitre thébain LXXI).

vieux âges. Je ne parle plus seulement ici de détails tels que l'Arbre de Vie, les deux Sycomores, le Palmier du Soleil, la Mihit-Oïrit, ou de thèmes en apparence nouveaux comme le Soleil noir, mais de représentations procédant de concepts en apparence entièrement inconnus, et qui sembleraient tout d'abord des manifestations épisodiques d'un esprit avide de trouver les subtilités de quelque symbolisme hermétique. Telle composition de ces sépulcres de Deir-el-Médineh nous met à l'improviste en présence de concepts et de figures jamais encore signalées dans l'iconographie thébaine. Telle, par exemple, cette représentation, jusqu'ici unique de son espèce en Egypte, où la momie osirienne est remplacée par un Poisson; et j'ai signalé, lors de sa découverte, les premières suggestions qu'apportait une représentation si extraordinaire (1). Non moins étrange est la figuration voisine, que j'avais provisoirement renoncé à interpréter, des deux poissons divins faisant face à Osiris et Harmakhouti. On aurait pu songer — et je l'ai cru longtemps — que nous avions là une création d'une ingéniosité symbolique, bien digne des jeux mystiques de la décoration ramesside. Il m'a fallu plus d'une recherche pour arriver à relier ces représentations à des textes s'enchaînant assez solidement pour nous mener d'abord à l'Hor Sì-Isit, de là au cycle de l'Hor-Douaît, à la Résurrection de la Lumière, et enfin — je crois au moins y être parvenu — à la légende d'Atoum plongé au sein des Eaux Primordiales.

Ici donc l'image domine le texte. Elle est l'élément essentiel de la défense magique ou de l'accomplissement des destinées de l'au delà. Que l'on suppute le nombre, mainte fois signalé, des chapitres thébains où l'image ne signifie rien qui soit en harmonie avec le texte qu'elle est censée illustrer. Ces textes qui devraient la commenter ne l'ont pas produite. C'est elle qui, en nombre de cas, a suggéré à la théologie thébaine un essai d'explication par le texte. Et quand le texte ne concorde pas en ces caveaux avec l'image, il est trop aisé de conclure sommairement à des négligences ou des erreurs du décorateur de tombeaux, surtout quand ces erreurs se répètent partout. Si le chapitre thébain qui en est censé la paraphase écrite se trompe si souvent en ses efforts malhabiles, c'est qu'il est en face de conceptions singulièrement plus anciennes. S'il n'aboutit trop souvent qu'à de pauvres assertions (et je n'en veux

<sup>(5)</sup> G. Foucant, Sur quelques représentations... (= Bulletin de l'Institut égyptien, t. XI, 1917, p. 261-324).

pour exemple que les deux misérables versets du «chapitre de se changer en Palmier»), c'est faute de savoir encore traduire des données devenues indistinctes dans le recul du passé.

Qu'en savaient-ils au juste? On hésite à rappeler des constatations aussi élémentaires, aussi ressassées en un siècle d'égyptologie, que les gloses superposées du fameux chapitre xvii, et les efforts impuissants de l'exégèse thébaine pour en tirer quelque chose qui pût s'harmoniser avec ses dogmes à elle. Ce qui n'est que "truisme" à propos de ce chapitre est vérité aujourd'hui acceptée pour les textes protothébains et pour les textes memphites. Les survivances deviennent souvent de plus en plus intelligibles à mesure que l'on se rapproche dans le temps de la date de compilation, mais c'est tout. C'est souvent assez néanmoins pour arriver, parvenus à ce point, à distinguer les traces des sutures, et parvenir quelquefois à isoler, pour le gros, les groupes primitifs. Qu'un tel travail de réajustements et de déformations ait commencé dès la plus ancienne période à nous accessible, c'est ce que démontrent assez, par exemple, des faits tels que les listes des constellations ou des astres des monuments protothébains comme nous les présentent, par exemple, les listes des Décans du sarcophage de Masahiti, Prince d'Assiout. Il y a déjà plus loin des origines à ces tables de la Xe dynastie, déjà pleines d'erreurs, d'hésitations, d'inintelligences de la donnée initiale, qu'il n'y a de siècles entre ces décans de la X<sup>e</sup> dynastie et le catalogue grec d'Héphestion (1).

<sup>(1)</sup> Cf. la belle étude comparative de Danessy, Une ancienne liste des décans égyptiens, Annales du Serv. des Antiq., t. 1, p. 79-90.

delà, et qui reçoivent l'hommage du défunt? Aucune vignette de papyrus du type thébain ordinaire ne les donne. Les textes du caveau n'apprennent rien (1). Mais voici devant eux les Sept Étoiles 👯, et je crois bien y reconnaître les «Sept Esprits» du chapitre xvu, dont on ne savait déjà plus alors ni ce qu'ils faisaient, ni ce qu'ils étaient au juste, mais dont une seconde glose du chapitre xvn nous a gardé les noms d'astres (2). Les grands mythes de Sahou-Orion, de Sopdit-Sirius, ont disparu de ces caveaux. Celui de l'Hor-Douait, l'Étoile du Matin, s'est fondu dans les cycles de l'Hor Sì-Isit et du Soleil levant. On ne les retrouve plus qu'à la voûte des plafonds astronomiques des Temples ou des Syringes. On ne voit plus, comme dans les formulaires protothébains, le mort atteindre Orion, saisir son sceptre de ce geste que les mastabas memphites M1-A二 「一年五 M1- 無こか 1 (\*). Orion ne lui dit plus : "Tu es mon fils - et le maître de ma demeure (1) ». Neith et la grande Constellation du Scorpion Selkit ne sont plus - sauf de furtives apparitions dans les troupes rangées en file des Êtres célestes — que des comparses symétriques postées aux angles des sarcophages et des cercueils, ou aux portiques des tombes royales (5). Et soudain cependant, au hasard de ces caveaux, une image ressuscite furtivement la silhouette de quelques protagonistes des plus vieux cycles.

l'arrête la liste de ces exemples. Je crois pouvoir assurer que le reste de ces scènes constitue un répertoire d'images partiellement antérieur, et de beaucoup, à la théologie qui persiste à l'employer, qui le comprend à sa façon

n'a plus aucun sens, si l'on voit dans les premiers, comme il est généralement admis, un quatuor d'Étoiles se rattachant au groupe d'Orion.

<sup>(1)</sup> Un très vague intitulé déclare simplement au tombeau de la Calla (Deir-el-Médineh, n° 1): "faire adoration à tous les dieux du ciel".

<sup>(</sup>a) Si cette interprétation est correcte, elle tend à renforcer le sens, auquel je me suis déjà référé (cf. supra), des Sept Étoiles de la Grande Ourse. Cf. le chapitre exxxin. Au chapitre xvu, le rédacteur insère impartialement deux gloses inconciliables; la première fait des «Sept Esprits» les quatre Enfants d'Horus et trois autres divinités : Maa-lôtf, «celui qui est sous son Olivier» ( ), et Horus

<sup>(3)</sup> Musée du Caire, n° 28083, couvercle du sarcophage de (XII dynastie); cf. le texte dans Lacav, art. cit., Rec. de trav., N.S., t.X., p. 229.

<sup>(1)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Pour le rôle de la constellation du Scorpion, voir plus loin, à propos du rôle des mythes de Sahou et de Sopdit dans la formation du drame osirien et de la persistance de Selkit dans le rituel du Sacre Royal.

- ou se résigne à le perpétuer sans le comprendre. D'où vient-il spécifiquement? Rien n'exige rationnellement - car c'est l'objection qui vient tout de suite à l'esprit — que le corpus iconographique de cet inventaire eût matériellement existé sous la forme de quelque répertoire recopié d'âge en âge. C'est possible après tout (1), quoique ni la pauvreté de l'illustration protothébaine, ni le peu que nous savons de l'iconographie religieuse de l'âge memphite ne permettent de s'appuyer avec sûreté sur une telle conjecture. Mais c'est des éléments de cette iconographie qu'il s'entend ici et non des scènes obtenues par leurs groupements. Le répertoire même de ceux-ci est théoriquement infini; et qu'il ait dû se modifier, évoluer et s'altérer au cours des millénaires est trop évident. Ce qui a peu ou point changé, je crois, c'est le vocabulaire de cette langue symbolique. Rien n'est plus aisé que de se tromper en en voulant traduire les phrases d'affilée. Rien n'est plus dangereux que de divaguer très vite sur de tels sujets, et de prêter, sur le vu d'une symbolique, toute une métaphysique imaginaire à des peuples qui ne s'en doutaient guère. Cela s'est vu à propos de l'Egypte — et à propos d'autres pays aussi. Mais il n'est pas question ici d'instituer un essai d'interprétation mystique, qui ressemble en rien à ce qu'ont été, par exemple, les élucubrations imaginées jadis sur la symbolique de telle ou telle partie de l'architecture de nos cathédrales. Ce qui est base solide, dans le cas présent, c'est le «syllabaire» de cette mystique. C'est le nombre, relativement si restreint, des «signes» qu'elle emploie — peut-être une centaine au plus de «valeurs» invariables, et le double environ de sortes de notations demi-idéogrammatiques et demi-syllabiques à la façon des rébus. Là, nous avons le secours des vieux textes, de leurs descriptions et surtout de leur onomastique, et, au delà d'eux, celui des débris matériels des cultes quelquefois bien plus haut que la période historique. Ici les fantaisies possibles de l'imagination sont contenues par la nécessité de s'assurer dès le début, par des équivalences assurées, du sens spécifique de chaque signe.

Il n'est donc pas du tout nécessaire, pour admettre l'ancienneté de ces figures thébaines, de supposer commodément — et arbitrairement — des sortes de cahiers de poncifs, légués d'âge en âge. Il n'est même pas besoin de supposer quelques-uns de ces vénérables « ronleaux de cuir » 

dont les textes des

<sup>(1)</sup> Quand on voit, par exemple, une version au temple de Deir-el-Bahari. Cf. Naville, Deir partiellement illustrée de textes des Pyramides el Bahari, t. IV, p. 9 et pl. CIX à CXIII.

monuments historiques parlent si pieusement, et qui contenaient toutes les prescriptions canoniques relatives aux cultes et à leur matériel. Ce serait limiter leur apparition à la date de l'invention de l'écriture proprement dite. Les « rubriques » des Livres des Morts, qui prescrivent la manière de composer - et je ne dis pas : dessiner - les figures toutes-puissantes et d'accomplir, à leur propos, les opérations ritualistiques, ces rubriques-là ne sont nullement le fait de magiciens de basse époque. Elles remontent, suivant toute probabilité, non pas simplement aussi haut, mais beaucoup plus haut encore que le formulaire qu'elles accompagnent. Elles peuvent avoir été instituées ne varietur par prescriptions orales et traditionnelles, de la façon immuable dont tant de non-civilisés se lèguent de génération en génération leurs «trésors de sagesse ». Le rituel de l'ouverture de la bouche était assurément millénaire au temps des Pyramides. Il est probable, il semble même acquis que les instruments matériels en existaient déjà dans le mobilier funéraire des tombes préhistoriques (1). Il importe peu, dès lors, de savoir s'il a pu en exister, fût-ce avant l'écriture, une série rituelle d'images canoniques. La formule du temps et la rubrique suffisaient pour assurer, le moment venu, la rédaction d'une illustration dont les éléments essentiels seraient, pris un à un, impératifs et invariables. L'v des tombes thébaines et son imagerie sont en ce sens préhistoriques, au même titre que les accessoires d'un rituel de fondation, que ceux d'un rituel de Sacre, ou que l'appareil des religions aniconiques» gardé dans les minsignes m des nomes de l'Egypte historique ou dans le matériel de ses temples. Il n'y avait peut-être pas encore d'Héliopolis; il n'y avait assurément pas de suprématie théologique d'un sacerdoce héliopolitain. Mais déjà existaient le bétyle du dieu suprême de Saft el-Henneh, ou de celui de l'oasis de Siwah, et la pierre sacrée de Khonsou l'Ancien (2). Et déjà aussi on ouvrait la bouche des Morts avec le fragment magique de la Grande Étoile, le [ ] \* 🛬 , ou avec les briquettes du fer céleste, le 1 (3). Le sacerdoce proclamera

ces attributions, cf. FOUCART, Sphina, XIV, p. 42-52, et XIV, p. 90-122.

<sup>(1)</sup> Cf. e. g. pour les instruments découverts dans les tombes d'Abydos signalés par Budge en son Book of Opening the Mouth, frontispice, et t. I. p. ix, et pour ceux attribués à la période néolithique, Budge, Liturgy of funerary offerings, p. 33 fl., et surtout A guide to the 3<sup>rd</sup> and 4<sup>th</sup> Egypt, Rooms, n° 888 = 37279 et fig. p. 58. Sur

<sup>(1)</sup> Voir ce qui est dit plus loin des dieux-ciels de l'Égypte et de leurs «pierres du ciel».

<sup>(2)</sup> Cf. Maspero, Le Rituel du sacrifice funéraire (= Études de Mythol, et d'Archéol., t. 1, p. 305 et 312).

un jour l'omnipotence de son Soleil. Il est antérieur à toute vie, il a créé les dieux, les déesses et tout ce qui existe vos a l'all de l

C'est que l'apparition du Soleil, tout comme son rôle et son rang, furent très loin d'avoir, dans les fondements de la religion primitive, l'importance que leur accorde l'époque classique. Diminuer le rôle et l'importance du Soleil dans un système religieux comme celui que nous présente l'Égypte classique peut sembler tout d'abord étrangement paradoxal. C'est pourtant, je crois, un fait acquis en histoire des Religions que l'époque relativement tardive de l'accession des dieux Soleils au premier rang. Si tenace et si habile qu'ait été l'effort du sacerdoce héliopolitain, il n'est pas arrivé à masquer entièrement, en sa construction de la cosmogonie solaire, les traces des systèmes plus anciens; elles apparaissent encore, malgré la destruction des documents de la première Égypte, et nous prouvent que pas plus que le Soleil chaldéen ou que celui des Incas, l'Astre du ciel égyptien n'échappa à la règle. Maspero l'avait deviné il y a longtemps déjà : "Beaucoup des dieux qu'on s'est accoutumé à considérer comme des dieux solaires ou bien étaient des dieux stellaires à l'origine, ou se sont confondus avec des dieux stellaires 7 (5). Une religion solaire suppose un très long effort dans les spéculations qui touchent aux origines supposées du monde sensible.

Et tout d'abord, que la lumière ait une existence indépendante en ce monde du Soleil, et que son apparition précède nécessairement l'existence de l'Astre du jour est un fait attesté par nombre de récits cosmogoniques. Le principe lumineux, principe de vie, commence par se dégager (ou être dégagé) des

<sup>(1)</sup> Petit temple de Thotmès III à Médinet-Habou, texte ptolémaïque ajouté sur le montant droit de la porte menant au Reposoir, L. 1 (notes prises en avril 1924).

<sup>(\*)</sup> Ibid., 1. 2, au début.

<sup>(3)</sup> Maspero, Les Hypogées royaux de Thèbes (-Études de Mythol. et d'Archéol., t. II, p. 16).

ténèbres concrètes. C'est le premier effort. Une fois séparée d'avec les ténèbres, la Lumière existe désormais par elle-même. Ainsi fut le soir, ainsi fut le matin; (ce fut) le premier jour. - Le Soleil de la Genèse, dans les six jours que dure la création, n'apparaît qu'au quatrième. Encore est-il surtout un régulateur, « un luminaire » du jour, « servant de signe ». l'ai eu occasion de dire ailleurs que dans le système égyptien « il ne faisait pas jour parce que le Soleil apparaissait, mais que le Soleil apparaissait parce qu'il faisait jour ». C'est dire, en d'autres termes, que la manifestation de l'Astre n'était possible qu'autant qu'elle avait été préalablement assurée par la mise en activité de toute une série d'entités divines, dont le rôle efficace primait de beaucoup, aux débuts, celui du futur Roi des dieux. La bataille que ces entités avaient menée (et jusqu'à un certain point répétèrent à chaque aube nouvelle), pour arriver à assurer le triomphe de la Lumière, a laissé de par toutes les mythologies de l'Egypte des traces indélébiles dans les systèmes devenus ultérieurement des affirmations de la grandeur du Soleil. Les hymnes - et tout ce que le sacerdoce thébain entassa dans les chapitres que nous classons sous le chiffre xv au Livre de la Mort - sont littéralement remplis du souvenir de ces luttes, encore qu'un assez grossier maquillage les ait groupées sous l'hégémonie du Soleil et comme une apothéose de son peuple.

La définition de la naissance même du Soleil, du Rã d'Héliopolis plus tard associé à l'Amon thébain, comme celle des autres Soleils égyptiens, a donc nécessité pour chaque sacerdoce local un effort théologique comparable à celui que traduisent, de leur côté, les images belliqueuses des combats divins. Les «Mammisit» des grands sanctuaires n'ont fait là que reprendre et condenser les vieux éléments des cosmogonies déjà compilées par Héliopolis, et les mettre au compte du dieu fils de leur Triade. Ils ne font que répéter ce qu'ailleurs les bas-reliefs des Sanctuaires attribuaient traditionnellement à la naissance divine du Roi, à Luxor, à Deir-el-Bahari ou jadis à Ermonthis. Le tout était calqué sur la même donnée. Il remontait pour l'ensemble aux plus anciens efforts de coordination. Souvent encore les vieux Dieux Astres, qui jadis soutinrent de leur substance la force naissante du Soleil et lui communiquèrent leurs activités, figurent en ces scènes, mais réduits aux rôles de comparses, de génies, d'allaiteuses, de simples Fées. On n'indique même plus leurs noms, au moins à l'ordinaire. — Les Étoiles Mères et Nourrices du Soleil ont gardé des textes

Amon n'apparaît pas en ces scènes de l'au delà. Sous les multiples Soleils que nous soupçonnons déjà en l'être composite qu'est Amon-Rā, ce Soleil le plus définitif — si j'ose dire — des Soleils égyptiens, l'entité Rā, seule, y condense et y résume ce que l'on croit et ce que l'on enseigne sur les destinées comme sur les avatars de l'Astre du jour. Le tout accompli, la forme du Khopir, du Scarabée des «Devenirs», s'y relie à la forme Atoum, et complète le cycle. La magnifique invocation du chapitre coun des Pyramides : «O Rā-Atoum, N. vient à toi..... Ton fils vient à toi» (3), a résumé toute la savante construction, tout le bel édifice harmonieux qu'avait su élever l'âge memphite. Il s'en faut que l'hégémonie de Rā, et encore moins celle d'Amon-Rā, aient pu construire rien de pareil au cours de leurs histoires.

Mais pour commencer, que savons-nous au juste de l'Amon funéraire, ou même d'Amon sans épithète? A parcourir les textes religieux, on constate à quel point sa geste divine nous est peu ou point connue. Jamais dieu égyptien ne fut plus souvent nommé, décrit, invoqué, ou glorifié. Jamais dieu non

polis. La rédaction apparaît avoir été gravée avec assez de négligence, et il n'y a malheureusement pas de synoptiques. C'est ainsi que sur les quatorze articulations symétriques de chaque section, la première et la quatrième de celles-ci omettent le n' 12, et que la clausule 13-1h n'a son vrai sens que dans la section de début. Lire partout : "S'il veut que vous mouriez, vous mourrez — et s'il veut que vous viviez, vous vivrez!".

<sup>(1)</sup> Sanctuaire du Mammisit d'Edfou, paroi nord. Cf. Chassinat, Mammisi d'Edfou, pl. XV et p. 29.

<sup>(1)</sup> Voir plus loin, à ce qui est dit à propos du mythe de l'Horus Étoile du Matin.

<sup>(3)</sup> Groupe des paragraphes 152-161 (= version d'Ounas seulement). Elle appartient au type quadripartique, où chaque section correspond à un quartier du monde céleste organisé sous l'hégémonie du chef de la grande Ennéade d'Hélio-

plus ne s'absorba plus totalement en un autre. C'est d'Amon-Ra que parlent tous ces textes. C'est à Rā-Atoum, et rien qu'à lui, qu'ils s'adressent en fait (1). Amon reste dieu sans histoire. Il est pourtant aussi ancien que les dieux les plus vieux du cycle primitif de l'Égypte. Mais aucun des textes archaïques ne le mentionne. On voit souvent affirmer qu'il est nommé dès le formulaire d'époque memphite (2) : l'examen des rares passages invoqués à l'appui montre qu'il n'en est rien. Qu'est son nom? Les sacerdoces des derniers siècles ont cherché, par tous les raffinements chers à leur ingénieuse philologie, à faire signifier aux noms divins ce qu'il fallait qu'ils signifiassent pour être en harmonie avec leurs métaphysiques ou leurs cosmogonies. Ils ont fait le travail que l'égyptologie a tenté à son tour, quand il s'agissait de tirer un sens, par l'étymologie, de noms tels que \_o ou de mots tels que ]. Dix explications en ont été proposées, dont aucune ne prévaut contre l'observation répétée de Maspero (5) que ces termes, aussi anciens que la langue elle-même, échappent à tout essai d'interprétation. On sait aussi tous les sens profonds que les prêtres tirèrent du nom Osiris. Amon devint donc sur la fin , , , ce qui est «durée», ce qui est marque du caractère « éternel » du dieu suprême. Mais ces ingéniosités ne font que défigurer le sens primitif d'un | dont la signification non douteuse et signalée au reste en égyptologie dès la première heure — est « celui qui est cachén, amoun ou amonou; et les hymnes à Amon de la période ramesside ne laissent pas de doute que c'était encore en ce sens que Thèbes entendait alors le nom de son dieu.

C'est bien cette même épithète de «caché», d'«invisible» qu'ont employée les formules des Pyramides, là où on a voulu y retrouver non pas une simple épithète, mais la présence du dieu Amon nommément désigné. Le contexte ne permet guère, je crois, l'incertitude sur ce point. Lorsqu'au paragraphe 446 (4), le texte énumère « Amon et Amonit » ( ), ce seul intitulé nous avertit, à lui seul, qu'il ne peut être question de retrouver à la période memphite un

<sup>(2)</sup> Je ne citerai qu'à titre d'exemples indicatifs, en toute cette immense littérature, l'Hymne à Amon-Rā, celui de Nasi-Khonsou, les versions saîtes des chapitres clxii, clxiii, clxii.

<sup>(9)</sup> E. g. Bedge, The Gods of the Egyptians, 1. II. p. 1; Maspero (Pyramides de Saqqarah,

p. 74) semble avoir admis Amon au moins dans sa traduction du paragraphe 446.

<sup>(3)</sup> Études de Mythologie et d'Archéologie, t. II. p. 6, 215 et passim.

<sup>(</sup>a) Cette version n'existe que dans Ounas, L 557 fl.

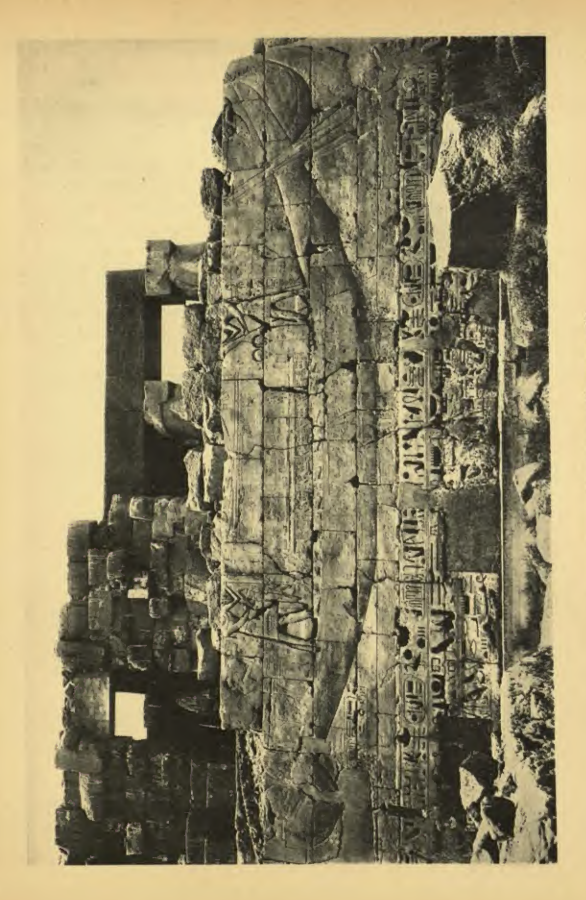
couple aussi artificiel et d'aussi fluide apparence que celui imposé par symétrie aux temps de la Thèbes Ramesside. C'est «le Caché et la Cachée» qu'il faut lire, et le reste de la formule le prouve à l'évidence, quand on voit qu'il s'agit d'une des tentatives les plus abstruses (1) de la doctrine d'Héliopolis, pour expliquer l'élaboration de l'Etre se dégageant d'abord de lui-même pour prendre sa forme de créateur, d'Atoum, puis se manifester en ses énergies premières (Shou et Tafnouit). Voit-on ce que viendrait faire en l'occurrence le couple thébain? Quand, au paragraphe 1540, les dieux viennent annoncer à Rā que le mort divinisé est venu • = , il ne faut pas traduire, comme on le fait, qu'il vient « sur le trône d'Amon », mais « sur le trône du Dieu Caché » (3). C'est bien à ce dernier sens - et ceci achève de trancher la question qu'équivaut la mention d'un dieu | dans la série des assertions du paragraphe 1095, où toute la formule met en scène une sorte de résumé des aspects de Rā-Atoum en ses manifestations créatrices, et devant les Ennéades (3). Le Roi défunt divinisé s'identifie au dieu suprême et il est «le Caché, le Dieu 

(1) Une des plus savantes anssi. L'invocation, cherchant à remonter jusqu'au principe ultime du divin, s'adresse à une série de couples tenus pour constituer, par leur union, les deux principes ou les deux énergies dont sort graduellement le déminege : d'abord i et + + ..., auxquels succèdent «le Caché et la Cachée», puis Atoum dont les deux gestes créateurs, Shou et Tafnouit, corporellement matérialisés et personnifiés, produisent finalement le monde des dieux. L'assertion si intéressante relative à la réunion préalable de l'essence des avec leurs ombres | nécessiterait un exposé que je ne puis, à mon regret, songer à aborder, non plus que le sens de ce double lion, , d'où se dégage le couple Shou-Tafnouit.

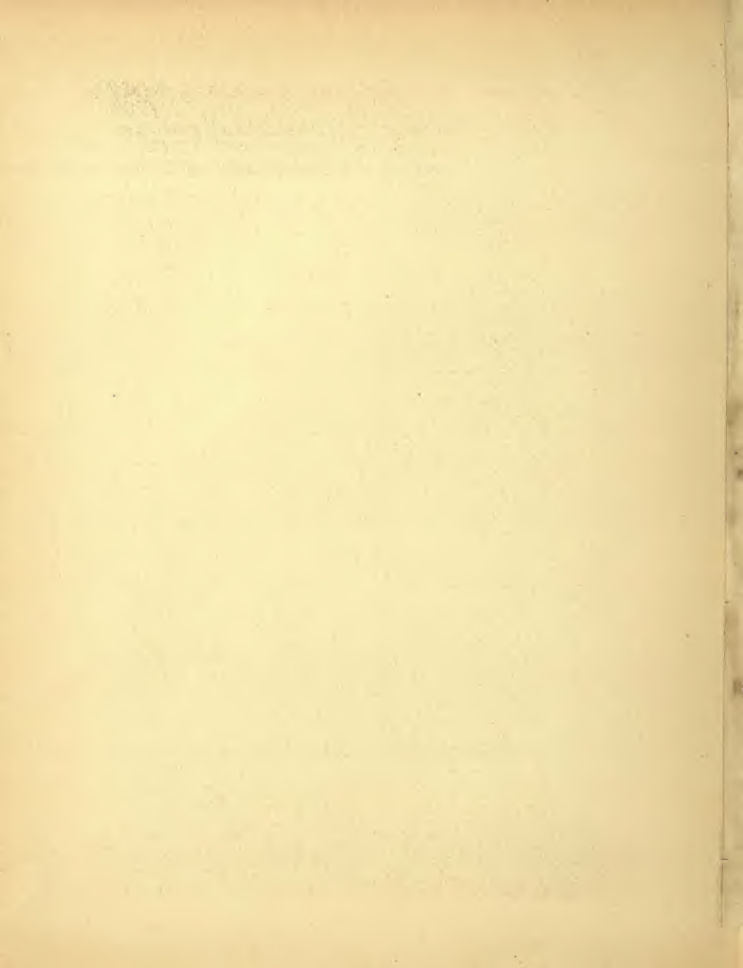
(\*) Le groupe entier du chapitre 579 (\$ 1539-1549) se réfère à l'arrivée au ciel du mort, après la traversée des lacs du firmament, et à son apothéose entre «les deux Palais de l'Horizon». Tout ceci se rapporte au cycle bien connu des glorifications de Rā-Atoum.

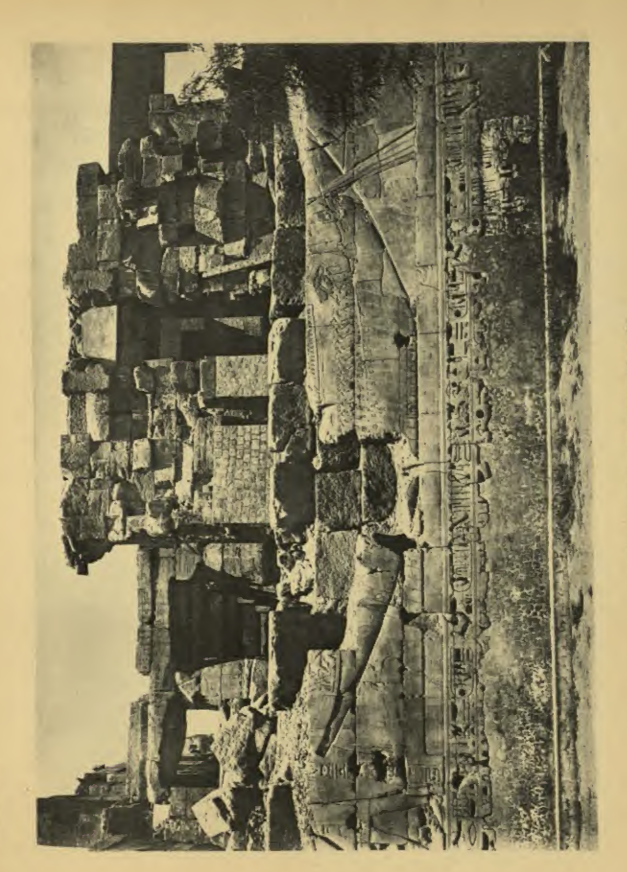
(3) L'extrême antiquité de ce passage, où hien des noms divins ont résisté à la traduction, est attestée par des déclarations, telles que celle où il est dit que «N ouvre «le coffre» (le couvercle ou le circuit?) du ciel» (el couvercle ou le circuit?) du ciel» (cf. supra), ou encore aux «grands dieux qui sont devant le lac». Pour l'affirmation que le mort divinisé est et (S 1095, d), le sens proposé jadis de «coureur qui accomplit sa tournée» est franchement inadmissible. C'est sous toutes réserves que je suggère d'y voir une épithète du dieu de l'Abime (cf. supra, à propos de l'arbre

(a) \$1095. Version de Nofirkari, l. 1246. Maspero (Pyramides de Saqqarah, p. 194) a interprété: «c'est N, le dieu caché qui cache cette terre», et Speleres, op. cit., p. 74: «N est Imn le caché de ce pays».



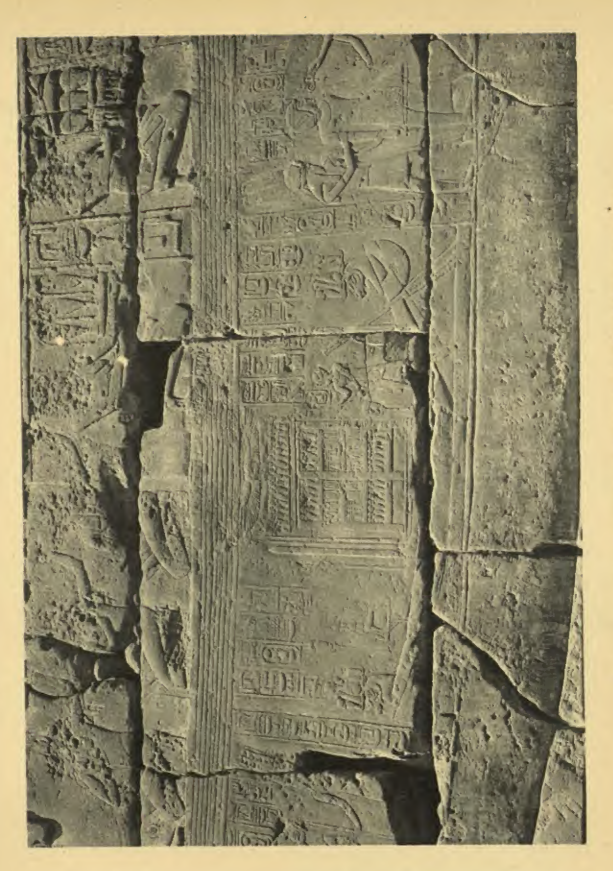
Le navire d'Amon-Rā sous le règne d'Amenhotep III. Karnak. — Troisième Pylône. Aile Nord. Face Est.





La galère royale remorquant le navire d'Amon-Rā. Kamak, — Troksème Pylòne. Aile Nord. Face Est.

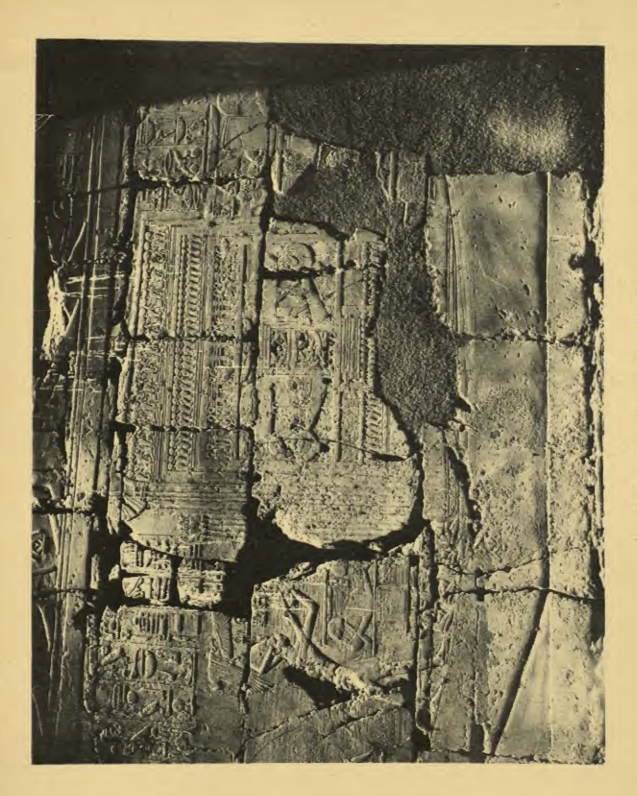




Un des panneaux ciselés sur la coque du navire d'Amon-Ra, et reproduísant ce navire même. Karnak. - Troisième Pylône. Alle Nord, Face Est.

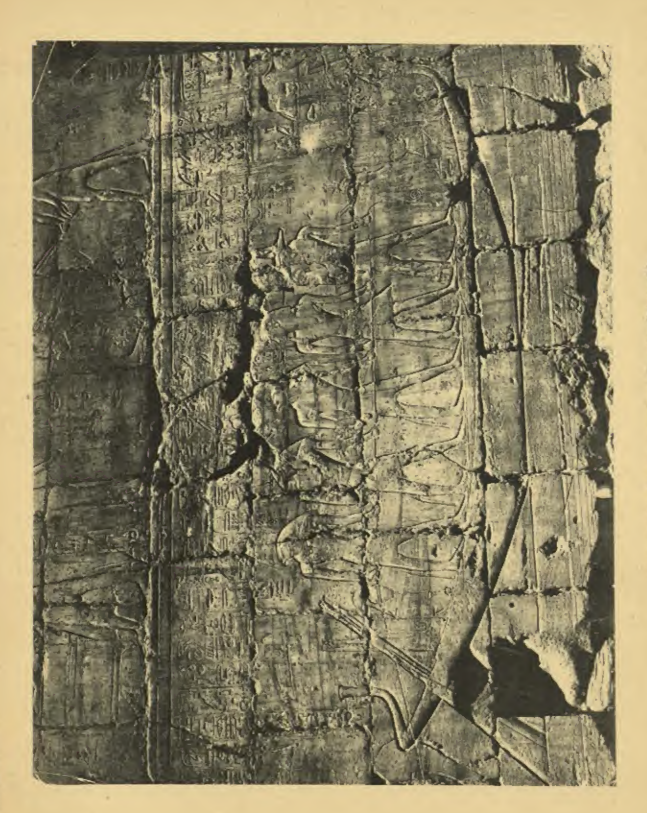


Pl. IV

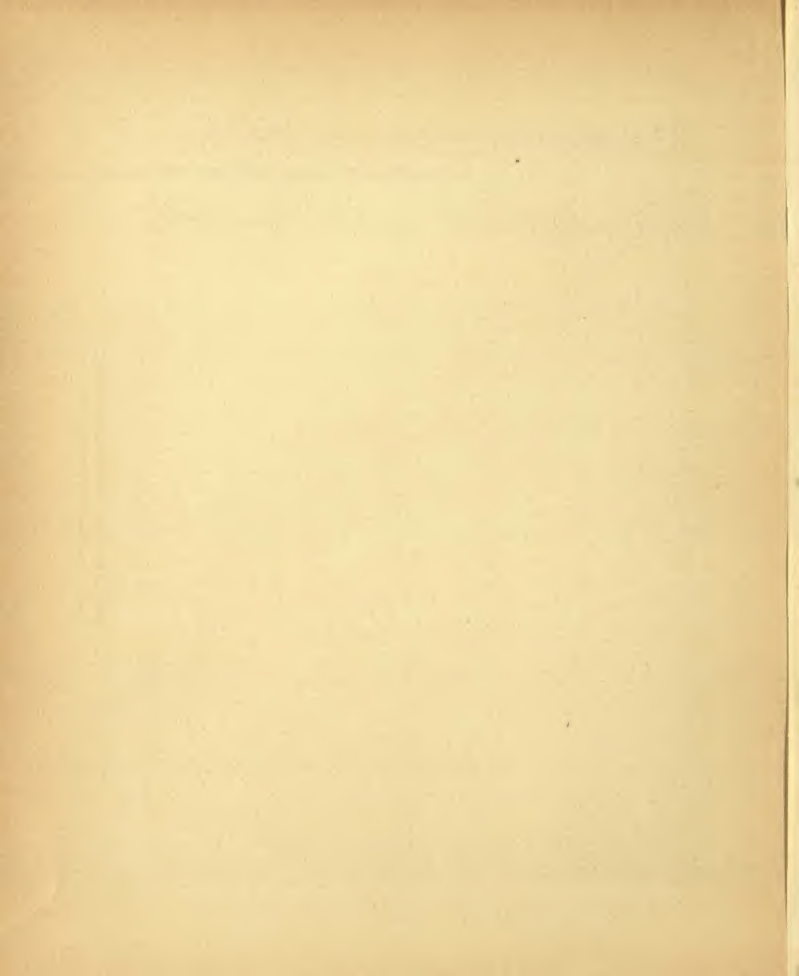


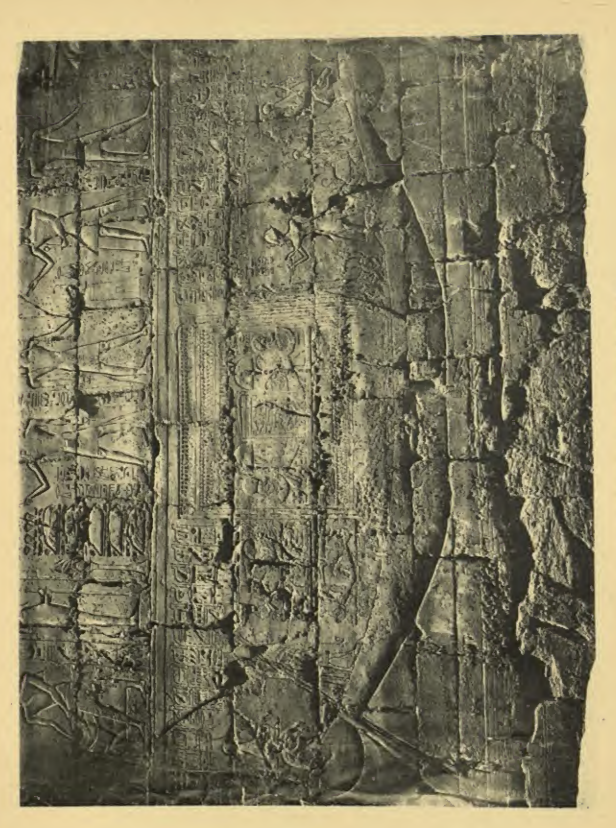
Le navire d'Amon-Ra consacré par Séti Ier. Karnak. — Deuxième Pylône, Alle Nord, Face Est.





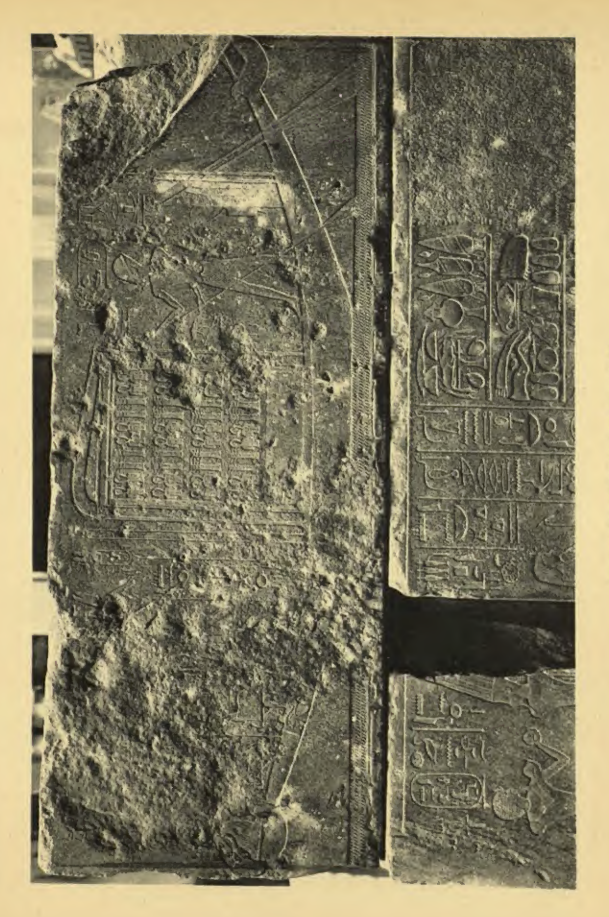
La pirogue des dieux qui remorquent le navire d'Amon-Rā. Kamak. — Deuxième Pylòne. Aile Sud. Face Est.





Le grand navire d'Amon-Rā sous le règne de Ramsès II. Karnak. — Deuxième Pylòne. Alle Sud. Face Est.





Bas-relief d'un des blocs dépareillés de la chapelle découverte par Naville près du troisième Pytone de Karnak (Musée du Caire). Le navire d'Amon-Ra piloté par Thotmès III.





Le navire d'Amon-Rā au temple de la Reine Hatshopsitou à Deir-el-Bahari (d'après Naville, Deir-el-Bahari, part. V, pl. CXXII).





A. — L'Ousirhat d'Amon sous les Montouhotep (Fragment provenant du temple protothébain de Deir-el-Bahari).



B. — Les fondations de Piankhi. Bas-relief d'un des blocs de la chapelle édifiée par Piankhi dans le Temple de Maut à Karnak (Musée du Caire).





Philippe-Arrhidée ramène le navire d'Amon-Rā à Thèbes, au retour du voyage aux Memnonia. Karnak. - Sanctuaire de granit. Parois extérieures. Face Sud.





Le navire d'Amon-Rā aborde au Memnonium de Séti 1er, à Gournah. Bas-rellef provenant de la tombe d'Amon-am-Anit, Musée du Caire, nº 43,591.



Bulletin, T. XXIV.



A



B

Le grand navire d'Amon-Ra se rendant à Luxor.

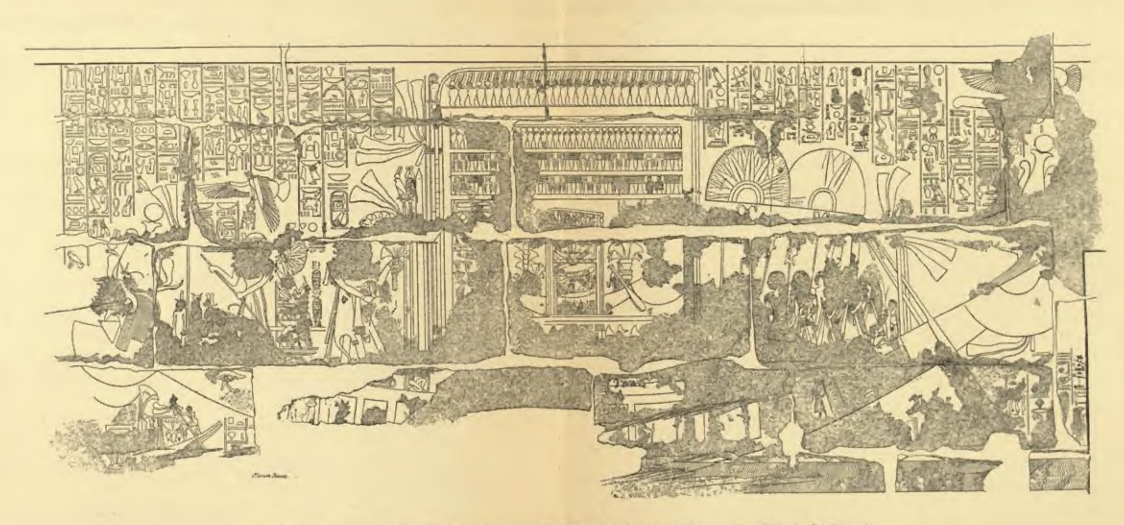
A. Partie avant. — B. L'arrière du navire.

Karnak. — Petit temple de Ramsès III. Muraille extérieure, paroi Ouest.





Bulletin, t. XXIV.



L'Amon-Ousirhat mené à Luxor par le Roi-Grand Prêtre Brihor (Karnak, Temple de Khonsou, Cour Péristyle, Parol ouest).



(Fresque du tombéau d'Amonmosou, Paroi C. Nécropole de Dirá Abou'n Nága, T. nº 19; XIXº dynastie). Le vaisseau d'Amon-Râ se rendant par les canaux aux Temples funéraires

Bulletin, 1. XXIV.

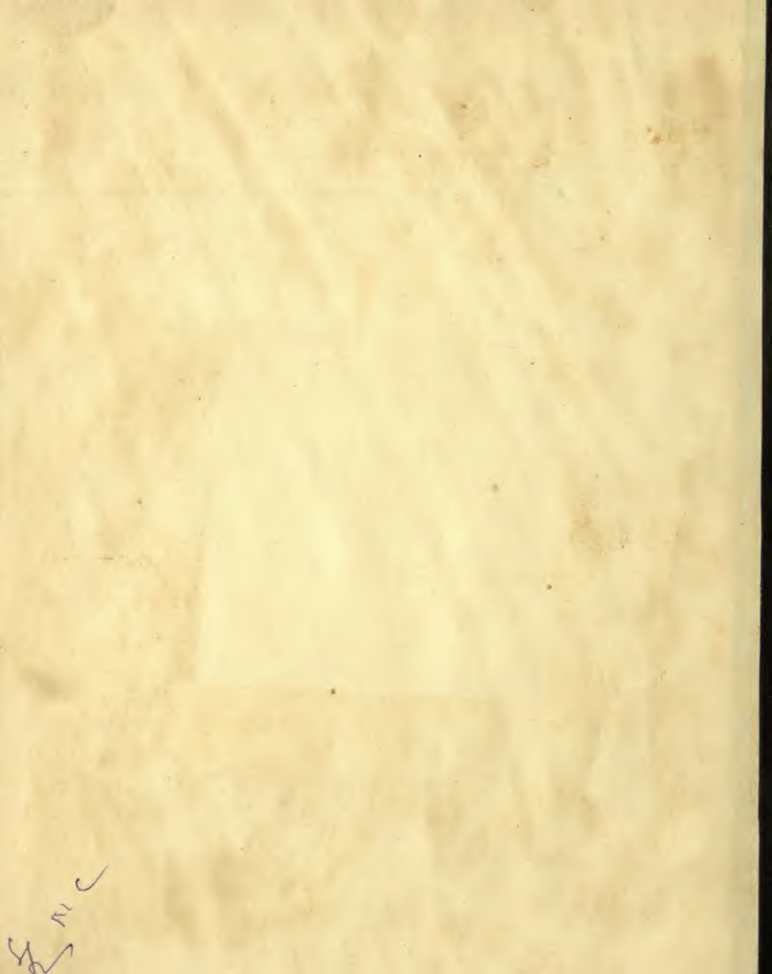
PL XV.



Le Divin Ousirhat d'Amon-Ră
(Fragment de bas-relief acquis à Luxor, et provenant, suivant toute apparence, de la nécropole de Deir-el-Médineh; XX\* dynastie).

(137) Ew





"A book that is shut is but a block"

ARCHAEOLOGICAL
GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

5. F., 148. N. DELHI.